***08.25.13 Воскресение 12:00 Р.М.***

***Призванные к совершенству*.**

Да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Мы уже не раз обращали внимание на тот фактор, что совершенство Небесного Отца, представленное в Его возможностях, быть светом для злых и добрых, и дожём для праведных и неправедных – состоит в Его непостижимой для разума человека, коммуникационной информации.

Источник потенциала этой коммуникационной информации, изначально содержался в недрах Бога, в семени Его Слова, в формате мысли. Которое, исходя из Его уст, в формате семени Слова, преобразуется в свет жизни.

Именно, через потенциал этой информации, заключённой в семени Слова Небесного Отца, всё начало быть, и без этой информации ничто не начало быть, что начало быть.

Когда Писание говорит, что через Слово, исходящее из уст Божиих всё начало быть, то Оно имеет в виду, как измерение, видимое и временное, так и измерение невидимое и вечное.

Исходя же из того, что Семя Слова Божьего пребывает вовек, Бог называет Семя Своего Слова, не «семенем, царства земного», которое временно, а «Семенем Царства Небесного».

А посему изначально, чтобы быть совершенным, как совершен Отец наш Небесный, необходимо обладать возможностью, быть оплодотворяемым Семенем Царства Небесного. Которое так же, как и у Бога, преобразуется у нас в свет жизни и взойдёт, как над злыми, так и над добрыми. Как написано:

Вы – свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме. Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного (Мф.5:14-16).

В определённом формате, мы уже рассмотрели семь причин, которые делают нас неспособными оплодотворяться Семенем Слова о Царствии Небесном, и остановились на восьмой.

Которая состоит в том, что при вхождении в дом Божий, мы не приготовили своё сердечное ухо к слушанию Слова Божьего.

**8. Причина неспособности** слышать слово о Царствии Небесном, состоит в том – что при вхождении в дом Божий, пред Лице Господне, у нас отсутствует готовность к слушанию Бога:

Наблюдай за ногою твоею, когда идешь в дом Божий, и будь готов более к слушанию, нежели к жертвоприношению; ибо они не думают, что худо делают (Еклл.4:17).

Рассматривая и сопрягая суть данного повеления со способнос-тью слушать Бога, и таким образом, оплодотворяться семенем слова о Царствии Небесном, которое призвано облекать нас в совершенство присущее нашему Небесному Отцу, мы отметили:

Что слушать слово о Царствии Небесном означает – слушать Евангелие. И, если в целом, охарактеризовать отсутствие нашей способности и готовности слушать слово о Царствии Небесном своим сердечным ухом, то эта причина состоит в нашем неправильном восприятии и отношении к Евангелию Христову.

В то время как наше неправильное отношение к Евангелию, основывается на нашем неправильном определение того, чем изначально по своей сути, является Евангелие Христово.

А посему, каким у нас будет отношение к Евангелию Христову, таким у нас будет и отношение к слушанию слова о Царствии Небесном - а, следовательно, от этого отношения, будет зависеть и наша способность, быть оплодотворяемым Семенем Слова, содержащемся в Евангелии Царствия.

Как правило, неправильное определение Евангелия состоит в неполной или частичной информации того, чем Евангелие является, по своей сути изначально.

А, как известно, самой опасной ложью и самым большим заблуждением – является принятие и выстраивание своего спасения на полу истине, в которой человек полагает, что идёт к Богу, в то время как на самом деле – уходит от Него.

Мы уже не раз отмечали, что по скрытым действиям духов обольщения, человек в определении Евангелия, выхватывает только ту сторону, которая ему больше всего импонирует, и за которую, ему ничего не следует платить.

И такой частичной полу истиной – является определение Евангелия Христова, как вести дарового спасения. Где человеку отводится роль иждивенца, в которой ему нет уже никакой необходимости возрастать и утверждаться, в этом спасении.

В то время как в устах Христа то, что современное христианство в своём большинстве сегодня называет «Евангелием спасения» на самом деле, всегда называлось – «Евангелием Царствия» которое, разумеется, включало в себя и спасение.

Следует никогда не упускать из вида, что Евангелие Царствия – это всегда и Евангелие спасения. В то время как Евангелие спасения – это не всегда Евангелие Царствия.

Именно поэтому все проповеди Христа, изречённые Им в притчах, раскрывали учение о том, чем по своей сути является Царство Небесное, и на каких условиях его можно наследовать.

А посему, сама весть о даровом спасении, была лишь той преамбулой или тем условием, которое необходимо было для реализации и возрастания в дарованном спасении.

В силу данной концепции, начальная фаза спасения в Евангелии Христовом представлена, как дар благодати, в то время как, реализация и утверждение в этом спасении, в том же Евангелии – представлено, как награда благодати, которая давалась человеку, как вознаграждение, за употреблённые им усилия.

Закон и пророки до Иоанна; с сего времени Царствие Божие благовествуется, и всякий усилием входит в него (Лк.16:16).

Исходя из данной констатации, Евангелие Христово, в котором отсутствует учение о Царствии Небесном, которое, как определяет это Царство, так и предписывает, как войти в него – не может называться и быть Евангелием Христовым.

И ходил Иисус по всей Галилее, уча в синагогах их и проповедуя Евангелие Царствия, и исцеляя всякую болезнь и всякую немощь в людях (Мф.4:23).

Суть же проповедуемого Христом Евангелия Царствия, заключалась в примирении человека с Богом через оправдание, не посредством его дел, основанных на законе Моисея, а посредством его веры, в принятии Его Самого, как Евангелия Царствия или, как Господа господствующих.

На подвиг души Своей Он будет смотреть с довольством; **чрез познание Его Он, Праведник**, Раб Мой, оправдает многих и грехи их на Себе понесет (Ис.53:11).

Из данной констатации следует что, во-первых – без познания Бога, которое даётся на условиях Бога, человек не может иметь праведности Божией, спасающей его от грядущего гнева.

И во-вторых – такое познание, оправдывает человека через соработу его веры, с верой Божией, независимо от его принадлежности к Иудейству, и к закону Моисея; так, как, имеющееся оправдание, представлено в познании Личности Христа, как персонифицированного Евангелия Царствия.

В силу чего, преимущество быть по плоти потомком Авраама, на которое сегодня законно претендуют, как евреи, так и весь исламский восток, не имеет никакого значения.

А посему, говоря о праведности Божией, в которой человеку посредством творчества правды даётся возможность наследовать Царство Небесное, Христос в Своём учении говорил:

Итак, не заботьтесь и не говорите: что нам есть? или что пить? или во что одеться? потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия *(и правды)* в правде Его, и это все приложится вам (Мф.6:31-33).

Давая определение Евангелию Христову, в предмете Царства Божьего, Апостол Павел приводит такие характеристики:

Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе. Кто сим служит Христу, тот угоден Богу и достоин одобрения от людей. Итак будем искать того, что служит к миру и ко взаимному назиданию (Рим.14:17-19).

Знаменательно, что и заключительные слова Нового Завета, которые подводят итог Евангелию Царствия – это также, учение об оправдании, которое даётся даром, а удостоверяется делами правды, выраженной в правомочном правосудии.

Праведный да творит правду еще, и святый да освящается еще (Отк.22:11).

А посему учение, в котором отсутствует истина об оправдании, не подтверждённая делами правосудия – не может претендо-вать, ни на статус благовестия, ни разумеется на спасение.

В силу чего, так называемое «благовестие о даровом спасении», в котором человек не разумеет правды, и не творит правды, не может называться, ни благовестием, ни евангелизацией.

А посему, евангелизация, которая сегодня всевозможными способами навязывается человеку, как даровое спасение и как возможность получить исцеление и выйти из материальной нищеты, в отрыве от сути подлинного спасения, содержащегося в учении о Царствии Небесном – это величайший подлог!

Который делает, как его эмиссаров, так и людей принявших проповедуемое ими спасение, несчастными из всех человеков.

И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков (1.Кор.15:19).

Бог через пророка Иоиля говорит, что обрести спасение в оправдании, и оправдание в спасении может всякий, кто получит право и способность призвать имя Господне.

И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется (Иоил.2:32).

Апостол Павел, заключил принципы оправдания верою, в некую логическую последовательность, в которой он раскрывает, каким образом, оправданный человек может призывать имя Господа.

Потому, что на практике, одна из составляющих, призывать имя Господне означает – творить правду, в деяниях правосудия.

Но как призывать Того, в Кого не уверовали? как веровать в Того, о Ком не слыхали? как слышать без проповедующего? И как проповедывать, если не будут посланы?

Но не все послушались благовествования. Ибо Исаия говорит: Господи! кто поверил слышанному от нас? Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия (Рим.10:14-17).

**1.** Из данной конструкции следует что, призывать имя Бога означает – принять человека, посланного Богом, как представителя делегированной власти Бога.

**2.** Настроить своё сердце на слушание того, что скажет через них Бог, и быть готовым, немедленно и неукоснительно выполнить всё услышанное.

**3.** Призывать Того, в Кого уверовали означает – исповедать, кем для нас является Бог, и что сделал для нас Бог.

Чтобы призывать Бога подобным образом, мы стали рассматривать такой вопрос: Как настроить и приготовить своё сердце к слушанию и исполнению того, что скажет Бог?

Потому, что только после того, когда мы приготовим своё сердце к слушанию того, что скажет Бог, мы, со своей стороны – получим возможность призывать имя Господа. И разумеется, что такое приготовление – является совокупностью ряда условий.

В определённом формате, мы уже рассмотрели ряд таких условий, и остановились на необходимости такого повеления – это восхвалить Бога и воздать Ему свои обеты.

**Приготовить** своё сердце к слушанию того, что скажет Бог, означает – восхвалить Бога и воздать Ему свои обеты:

Принеси в жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему обеты твои, и призови Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и ты прославишь Меня" (Пс.49:14,15).

Чтобы восхвалить Бога и выполнить данные Ему свои обеты, и таким образом, приготовить своё сердце к слушанию Бога, мы стали рассматривать такие аспекты:

**1.** Определение сущности хвалы.

**2.** Назначение хвалы во взаимоотношениях с Богом.

**3.** Цена за право хвалить Бога.

**4.** Результаты хвалы в наших взаимоотношениях с Богом.

Отвечая на вопрос первый: Что Писание подразумевает под хвалой? И: Каким образом восхваление Бога связано с выполнением данных Ему наших обещаний?

Мы пришли к выводу, что в данном месте Писания – хвала, возносимая Богу, в которую вплетается исполнение наших обетов, облекается в формат жертвы.

Именно такая хвала, облечённая в формат жертвы, как раз и даёт нам возможность призывать имя Господа или же, приготавливает наше сердце к слушанию Бога.

А Бог, в этом случае, получает возможность привести нас посредством имеющихся страданий к совершенству, и избавить нас от этих скорбей. На иврите глагол «хвалить» означает:

 **1.** **Хвалить –** перечислять имена и титулы Бога.

 **2.** Перечислять совершённые дела Бога.

 **3.** Благодарить Бога за совершённые Им дела.

 **4.** Хвалиться Богом.

 **5.** Оставаться и не покидать своего места.

 **6.** Быть верным своему призванию.

 **7.** Смирять себя пред Богом.

 **8.** Изучать и восполнять желания Бога.

 **9.** Выполнять свои обеты.

**10.** Доверять Богу и, уповать на Бога.

Исходя из этих значений, жертва хвалы в отношениях человека с Богом – является многогранной и многофункциональной.

Исходя же из того, что хвала призвана приноситься в формате жертвы, то из этого следует, что она должна, приноситься:

**1.** Жертва хвалы – призвана приноситься человеком, обладающим достоинством священника.

**2.** Жертва хвалы – призвана приноситься на святом месте.

**3.** Жертва хвалы – призвана приноситься в особом порядке или же, в соответствии определённого устава.

В силу такой значимости, термин «хвалы» является неким юридическим инструментом, а также, правовым документом, подтверждающим легитимные отношения человека с Богом.

А посему, именно посредством хвалы, дети Божии призваны подтверждать своё право на отношение с Богом; выстраивать правильные взаимоотношения с Богом и получать помощь Бога.

Из чего следует, что жертва хвалы – это свидетельство соработы нашей веры с верой Божией, в которой мы, повинуясь вере Божией, называем не существующее, как существующее.

Писание гласит, что хвала, по своей сути является средой, в которой пребывает Бог. А следовательно и средой, в которой проявляет Себя Бог нашим упованием и спасением.

Боже мой! Боже мой! для чего Ты оставил меня? Далеки от спасения моего слова вопля моего. Боже мой! я вопию днем, - и Ты не внемлешь мне, ночью, - и нет мне успокоения.

Но Ты, Святый, живешь среди славословий Израиля. На Тебя уповали отцы наши; уповали, и Ты избавлял их; к Тебе взывали они, и были спасаемы; на Тебя уповали, и не оставались в стыде (Пс.21:2-6).

В данном молитвенном общении Давида с Богом, мы обратили внимание, на такие моменты, во-первых: на то, что:

**1.** Молитвенный вопль, продолжающийся день и ночь, остаётся без ответа до тех пор, пока в него не вплетается хвала, в проявлении благодарственного славословия.

**2.** Молитвенный вопль, излитый в славословии, должен содержать доказательства нашей органической причастности к родословной Израиля и возноситься среди его славословий.

**3.** Молитвенный вопль, излитый в славословии, призван содержать в себе свидетельство того – кем мы являемся для Бога, и что сделал для нас Бог.

**4.** Молитвенный вопль, излитый в славословии, призван служить определением и доказательством нашего упования на Бога.

Именно только в формате жертвы, хвала возносимая человеком может чтить Бога и является подобающей. А Бог, со Своей стороны, получает возможность явить человеку Своё спасение.

Кто приносит в жертву хвалу, тот чтит Меня, и кто наблюдает за путем своим, тому явлю Я спасение Божие" (Пс.49:23).

Суммируя некоторые составляющие, в определении хвалы, мы пришли к выводу, что хвала, во-первых:

**1. Хвала** – это возможность засвидетельствовать, Кем является для нас Бог, и что сделал для нас Бог.

**2. Хвала** – это приведение в своей молитве доказательств нашей причастности к родословной Израиля.

**3. Хвала** – это приведение в своей молитве доказательств нашей принадлежности к роду Бога.

**4. Хвала** – это приведение в своей молитве доказательств нашей надежды и нашего упования на Бога.

**5. Хвала** – это доказательство того, что мы являемся Царством Божиим, и что Царство Божие внутрь нас.

**6. Хвала** в нашей молитве – это творчество правды, выраженное в правомочном правосудии.

**7. Хвала** в нашей молитве – это документ, дающий Богу возможность являть Своё благоволение человеку.

**8. Хвала** – это правительственный протокол, который определяет и обуславливает юридический формат отношений человека с Богом, на самом высшем уровне.

Итак, вопрос второй: Какое назначение призвана выполнять хвала во взаимоотношениях человека с Богом?

Учитывая, что хвала во взаимоотношениях человека с Богом определяется спектром определённых уставов, мы будем рассматривать назначение хвалы в формате уставов.

Уста мои произнесут хвалу, когда Ты научишь меня уставам Твоим. Язык мой возгласит слово Твое, ибо все заповеди Твои праведны (Пс.118:171-172).

Согласно Еврейской версии Стронга, значение слова «хвала», как следствие и свидетельство уставов Божиих, содержит в себе характеристики действий, которые производит Слово Божие, в достоинстве и формате уставов:

**Хвала** – оценка деяний, произведённых Богом.

Высвобождение славы Божией, сокрытой в Его уставах.

Демонстрация достоинств, которыми обладают уставы Бога.

Отдавание почестей Слову Бога, сокрытому в Его уставах.

Славословие мудрости, находящейся в уставах Божиих.

Хвалебный гимн словам Бога, отражённым в Его уставах.

Явление силы Божией, исходящей из уставов Божиих.

Исходя из такого смыслового определения, назначение хвалы заключается в активизации и высвобождении сокровищ, сокры-тых в уставах Божиих, из измерения невидимого, в видимое.

И такая трансформация призвана Богом осуществляться через исповедание того, что является верой нашего сердца, что в общем-то, как раз и подчёркивается фразой: «уста мои произнесут хвалу, когда Ты научишь меня уставам Твоим».

Одна из смысловых версий данного перевода гласит: «Уста мои произнесут хвалу, когда уставы Твои будут пребывать в моём сердце и, станут достоянием моего сердца».

Интересно, что фраза «уста мои произнесут хвалу», потому, что будут научены уставам Твоим, означает:

 **1.** Уста, наученные уставам – начнут бить ручьём жизни.

 **2.** Будут струиться потоком в направлении Твоего сердца.

 **3.** Будут изрекать сокровенное.

 **4.** Будут провозглашать Твою свободу.

 **5.** Будут утверждать Твои повеления.

 **6.** Будут ходить кругом, утверждённого Тобою наследия.

 **7.** Будут поступать по повелениям Твоих уставов.

 **8.** Будут высвобождать жизнь, сокрытую в Твоих уставах.

 **9.** Будут вести с Тобою диалог, основанный на Твоих уставах.

**10.** Будут действовать под воздействием силы Твоих уставов.

В этих оттенках, которые находятся друг в друге, как раз и сокрыты составляющие, в предназначении хвалы, призванной участвовать в наших взаимоотношениях с Богом.

**1. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность пролиться водою; а для Бога – это возможность дать человеку хлеб жизни и приготовить пасхального Агнца:

Вот, Он ударил в камень, и потекли воды, и полились ручьи. "Может ли Он дать и хлеб, может ли приготовлять мясо народу Своему?" (Пс.77:20).

**2. Назначение** хвалы в отношениях человека с Богом – это возможность утолять свою жажду из колодца живой воды; а для Бога – соделать, чтобы эта живая вода струилась из нашего сердца потоком, в направлении сердца Бога:

Вода, которую Я дам жаждущему, сделается в нем источником воды, текущей в жизнь вечную (Ин.4:14).

Слова уст человеческих - глубокие воды; источник мудрости - струящийся поток (Прит.18:4).