***12.01.13 Воскресение 12:00 Р.М.***

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Согласно данному повелению, возведённому Христом в ранг высочайшей заповеди, быть сыном Небесного Отца – это обладать совершенством Ему присущим. Которое выражается в том – чтобы подобно Ему, быть облечённым в оружие света, и быть городом на вершине горы, и свечою в доме.

И таким образом, всегда торжествовать во Христе и благоухание познания о Боге распространять собою во всяком месте.

Одной из составляющих, быть облечённым в оружие света означает – призывать Бога, или же, соработать с обетованиями Бога, содержащимися в сокровищнице Его воспоминаний, кото-рая в Писании именуется также и «сокровищницей надежды».

Инструментом же, для реализации воспоминаний Бога или, с надеждой нашего призвания, призвана являться жертва хвалы.

Принеси в жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему обеты твои, и призови Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и ты прославишь Меня" (Пс.49:14,15).

Когда мы даём обещания Богу и выполняем их, Бог вспоминает нас. Когда же мы пускаем слова свои на ветер, и не выполняем, взятые на себя обязательства, то в момент бедствия, Бог также не вспомнит о нас, и мы не будем Им услышаны.

Истреблен будет народ Мой за недостаток ведения: так как ты отверг ведение, то и Я отвергну тебя от священнодействия предо Мною; и как ты забыл закон Бога твоего то и Я забуду детей твоих (Ос.4:6).

В силу Своего с нами завета, Бог может изглаживать в Самом Себе память, в отношении наших грехов и беззаконий, только в зависимости от выполнения наших обязательств, которым мы присягнули в заключённом с Ним завете.

Изглажу беззакония твои, как туман, и грехи твои, как облако; обратись ко Мне, ибо Я искупил тебя (Ис.44:22).

И напротив: в силу нарушенного нами завета, Бог может, изглаживать в Самом Себе память о согрешивших.

Господь сказал Моисею: того, кто согрешил предо Мною, изглажу из книги Моей (Исх.32:33).

На иврите, глагол «вспомнить» в формате жертвы хвалы, в отношениях Бога со Своим народом, означает:

**1. Вспомнить** – услышать и ответить.

**2.** Возобновить отношения.

**3.** Восстановить репутацию.

**4.** Заслонить Собою.

**5.** Признать за человеком право на наследие.

**6.** Обратить внимание во благо.

**7.** Облечь в Своё достоинство.

**8.** Привести в исполнение обещанное.

Смысл этих значений заключён в одном из имён Божиих «Мешелохим», которое означает – «Бог воздаст» или «Бог вспомнит». И, чтобы соработать с именем Бога «Мешелохим», заключённым в действиях глагола «вспомнил», отражённого в надежде уготованного нам на небесах мы, стали рассматривать:

Каким образом, посредством Своих воспоминаний, Бог выстраивает отношения с человеком, в таких направлениях, как?

**1.** Обретение и сохранение спасения.

**2.** Избавление от рабства плоти и греха.

**3.** Избавление от закона греха и смерти.

**4.** Исцеление и воскрешение из мёртвых.

**5.** Размножение или плодоношение.

Сегодня мы продолжим наше исследование с соработой наследия Божия, положенного на наш счёт и содержащегося в сокровищнице уготованного для нас на небесах:

**Каким образом** Бог реализует Свою волю, заложенную в программу Своих воспоминаний, в отношении нашей с Ним соработы, в способности побеждать болезни и смерть?

**Исцеление и воскрешение из мёртвых.**

Мы уже не раз отмечали, что всевозможные болезни, нищета и преждевременная смерть – это неотъемлемая составляющая Египетского унижения, позора и рабства.

Когда Бог, в согласии Своего завета, который Он заключил с Авраамом, вспомнил об Аврааме, то Он, посредством многоразличных даров Своей благодати – вывел Израиля из проклятия всякой болезни, всякого уныния, и всякой нищеты.

И вывел Израильтян с серебром и золотом, и не было в коленах их болящего. Ибо **вспомнил Он святое слово Свое к Аврааму**, рабу Своему, и вывел народ Свой в радости,

Избранных Своих в веселии, и дал им земли народов, и они наследовали труд иноплеменных, чтобы соблюдали уставы Его и хранили законы Его. Аллилуия! (Пс.104:37-45).

И, чтобы рассмотреть порядок, в котором функционирует дисциплина даров исцелений, содержащихся в сокровищнице воспоминаний Бога, призванных привести нас к совершенству, нам необходимо было ответить на ряд вопросов.

**Во-первых:** Что Писание рассматривает под дарами исцелений? И: Как отличать дары исцелений от подлога?

**Во-вторых:** Какую роль призваны играть дары исцелений в наших взаимоотношениях с Богом?

**В-третьих:** Какие условия необходимо выполнить, чтобы соработать с Богом в реализации даров исцелений?

**И, в-четвёртых:** По каким признакам следует определять, что мы соработаем с Богом в реализации даров исцелений?

В определённом формате, мы уже рассмотрели первые два вопроса, и остановились на исследовании третьего. Однако прежде чем мы продолжим наше исследование, я напомню что:

**1.** Все дары многоразличной благодати Божией – находятся во власти Святого Духа, и хотя призваны передаваться через человеков, не могут находиться во власти человека.

**2.** Для проявления всякого дара благодати – необходимо водиться Духом Божиим. А это возможно только в том случае – если человек живёт по духу, или же разумеет, как определять и испытывать нахождение самого себя в вере Божией.

**3.** Проявление всякого дара благодати – это всегда обоюдное или совместное творчество Бога и человека, которое проявляется различным образом, в различной степени, и когда этого хочет Бог и через кого хочет Бог.

**4.** Для выполнения служения всяким даром благодати – необходимо быть призванным Богом, посланным Богом и наделённым Им для этой цели властью.

**5.** Дарами Святого Духа – в Писании именуются, как обетования, в предмете даров духовных, так и обетования в лице святых, обладающих полномочиями и знамениями посланничества.

**6.** Полномочия посланничества следует определять по власти, владеть своим телом, своими чувствами, и своими мыслями.

Рассматривая вопрос: Какие условия необходимо выполнить, чтобы соработать с Богом в реализации даров исцелений?

Мы пришли у выводу, что условием или ключом для реализации даров благодати – является жертва хвалы, представленная с нашей стороны, как чек, которым мы призваны снимать, положенные на наш счёт дары благодати, чтобы исцелиться.

И как мы отметили, что приношение жертвы хвалы – это определённый порядок, состоящий из ряда условий:

**1.** Это – необходимость рассуждать своим сердцем.

**2.** Это – благоговение пред именем Господним.

**3.** Это пост, который избрал Господь.

**4.** Это – необходимость иметь на голове покрывало Всевышнего.

**5.** Это – необходимость пребывать в Вифезде и иметь при себе человека.

**6.** Это – необходимость веровать услышанным словам Писания.

**7.** Это – необходимость иметь горчичное зерно веры.

**8.** Это – необходимость принимать обличение, как лучший елей.

**9.** Это – причастие к дереву жизни, растущему среди улицы вышнего Иерусалима, по ту и по другую сторону реки жизни.

Среди улицы его, и по ту и по другую сторону реки, древо жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и листья дерева - для исцеления народов (Отк.22:2).

Иметь причастие к древу жизни, чтобы стать с ним единым целым, можно только одним путём – это получить доступ к праву – вкушать от плодов древа жизни. А для этой цели необходимо, чтобы общение с Богом на шкале приоритетов, было на первом месте, а вернее Альфой и Омегой нашей жизни.

Ангелу Ефесской церкви напиши: так говорит Держащий семь звезд в деснице Своей, Ходящий посреди семи золотых светильников: знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех,

Которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы; ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал. Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так,

Скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься. Впрочем то в тебе хорошо, что ты ненавидишь дела Николаитов, которые и Я ненавижу. Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам: побеждающему дам вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия (Откр.2:1-7).

**Вопрос четвёртый:** По каким признакам следует определять, что мы соработаем с Богом в реализации даров исцелений?

**1. В результате** соработы с дарами исцеления – человек будет введён в дом Божий, и будет освобождён от оков:

Отец сирот и судья вдов Бог во святом Своем жилище. Бог одиноких вводит в дом, освобождает узников от оков, а непокорные остаются в знойной пустыне (Пс.67:6,7).

Непокорные – это, во-первых – люди, отказавшиеся забыть народ свой и дом отца своего; и, во-вторых – это люди, отказавшиеся от потери своей души. Именно они и являются узниками гнева Божия и остаются в знойной пустыне.

Зной – это прообраз гнева Божия, который является оковами для узников гнева Божия.

**2. В результате** соработы с дарами исцеления – человек будет очищен, помещён во Христа, и буде приносить много плода:

Вы уже очищены через слово, которое Я проповедал вам. Пребудьте во Мне, и Я в вас. Как ветвь не может приносить плода сама собою, если не будет на лозе: так и вы, если не будете во Мне. Я есмь лоза, а вы ветви;

Кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего. Кто не пребудет во Мне, извергнется вон, как ветвь, и засохнет; а такие ветви собирают и бросают в огонь, и они сгорают.

Если пребудете во Мне и слова Мои в вас пребудут, то, чего ни пожелаете, просите, и будет вам. Тем прославится Отец Мой, если вы принесете много плода и будете Моими учениками (Ин.15:3-8).

Мои мысли – не ваши мысли, ни ваши пути – пути Мои, говорит Господь. Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших (Ис.55:8-9).

Мысли – это продукт разума. А посему – каков разум, таковы и мысли. А посему, одно из имён Бога – это Разум.

У Меня совет и правда; Я Разум, у Меня сила (Прит.8:14).

Кстати и одно из значений имени «человек», – это разумная вечность. Так как первая составляющая «чело» – это разумная личность. В то время, как вторая «век» – это вечность.

Только в отличии от человеческого разума, который можно постичь, исследовать и измерить - Разум Господень неисследим.

Разве ты не знаешь? разве ты не слышал, что вечный Господь Бог, сотворивший концы земли, не утомляется и не изнемогает? разум Его неисследим (Ис.40:28).

Вседержитель! мы не постигаем Его. Он велик силою, судом и полнотою правосудия. Он никого не угнетает. Посему да благоговеют пред Ним люди, и да трепещут пред Ним все мудрые сердцем! (Иов.37:23-24).

И когда Бог благоволит к человеку и даёт человеку познавать Свой разум, то Он кооперирует с его сердцем, а не, с его головой

Ибо Господь дает мудрость; из уст Его – знание и разум (Прит.2:6).

И даёт Бог познавать Свой Разум человеку, только в Лице Иисуса Христа, Которого представляет в сердце человека - Личность Святого Духа.

Знаем также, что Сын Божий пришел и дал нам свет и разум, да познаем Бога истинного и да будем в истинном Сыне Его Иисусе Христе. Сей есть истинный Бог и жизнь вечная (1.Ин.5:20).

И не смотря на то, что все мы имеем разные головы, а следовательно и, по разному воспринимаем видимый мир, результатом того, что мы приняли Святой Дух – будет одно сердце.

И дам им одно сердце и один путь, чтобы боялись Меня во все дни жизни, ко благу своему и благу детей своих после них (Иер.32:39).

**Разногласие** – это результат того, что человек принял не того духа или попутал Святой Духом, с духом обольстителя. Представьте себе тело, где каждая отдельная стволовая клетка, которая является носителем информации, была бы независимой

Давид вышел навстречу им и сказал им: если с миром пришли вы ко мне, чтобы помогать мне, то да будет у меня с вами одно сердце; а если для того, чтобы коварно предать меня врагам моим, тогда как нет порока на руках моих, то да видит Бог отцов наших и рассудит (1.Пар.12:17).

У множества же уверовавших было одно сердце и одна душа; и никто ничего из имения своего не называл своим, но все у них было общее (Деян.4:32).

**3. В результате** соработы с дарами исцеления – человек будет изведён из ада:

И повелел Господь большому киту поглотить Иону; и был Иона во чреве этого кита три дня и три ночи. И помолился Иона Господу Богу своему из чрева кита и сказал:

К Господу воззвал я в скорби моей, и Он услышал меня; из чрева преисподней я возопил, и Ты услышал голос мой. Ты вверг меня в глубину, в сердце моря, и потоки окружили меня, все воды Твои и волны Твои проходили надо мною. И я сказал:

Отринут я от очей Твоих, однако я опять увижу святый храм Твой. Объяли меня воды до души моей, бездна заключила меня; морскою травою обвита была голова моя. До основания гор я нисшел, земля своими запорами навек заградила меня;

Но Ты, Господи Боже мой, изведешь душу мою из ада. Когда изнемогла во мне душа моя, **я вспомнил о Господе**, и молитва моя дошла до Тебя, до храма святаго Твоего.

Чтущие суетных и ложных богов оставили Милосердного своего, а **я гласом хвалы принесу Тебе жертву; что обещал, исполню:** у Господа спасение! И сказал Господь киту, и он изверг Иону на сушу (Ион.2:1-11).

Чрево кита – это прототип смерти Христа Иисуса

**4. В результате** соработы с дарами исцеления, произойдёт обмен судьбами – наша судьба будет возложена на Сына Божьего, а Его судьба, станет нашей судьбой:

Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; **наказание мира нашего** было на Нем, и ранами Его мы исцелились (Ис.53:5).

Придя в дом Петров, Иисус увидел тещу его, лежащую в горячке, и коснулся руки ее, и горячка оставила ее; и она встала и служила им. Когда же настал вечер, к Нему привели многих бесноватых, и Он изгнал духов словом и исцелил всех больных, да сбудется реченное через пророка Исаию, который говорит: Он взял на Себя **наши немощи** и понес болезни (Мф.8:14-17).

Само по себе свойство немощи неоднозначно, так как включает в себя ряд взаимоисключающих разновидностей. Это, как разновидности проклятия, так и разновидности благословения.

**Немощь**, представленная в разновидностях благословения – является ключом к откровению силы Божией или, условием для обретения благодати Божией.

**Немощь** же, представленная в разновидностях проклятия – является результатом греха.

И чтобы получить благодать от Господа, человеку находящемуся в немощи, выраженной в разновидностях проклятия, необходимо явить немощь, выраженную в разновидностях благословения.

Ибо Господь Бог есть солнце и щит, Господь дает благодать и славу; ходящих в непорочности Он не лишает благ (Пс.83:12).

Если над кощунниками Он посмевается, то смиренным дает благодать (Прит.3:34).

Но тем большую дает благодать; посему и сказано: Бог гордым противится, а смиренным дает благодать (Иак.4:6).

Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать (1.Пет.5:5).

Практически свойство разновидностей нищеты, обращающей на себя благоволение Бога, представлено в характеристиках нагорной проповеди в нищите духа:

Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное. Блаженны плачущие, ибо они утешатся. Блаженны кроткие, ибо они наследуют землю. Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся. Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут. Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят.

Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими. Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное. Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить за Меня.

Радуйтесь и веселитесь, ибо велика ваша награда на небесах: так гнали и пророков, бывших прежде вас (Мф.5:3-12).

**!.** Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились (Ис.53:4,5).

**Немощь** – скорбь, досада, болезнь, бессилие, слабость, недуг, преткновение, ошибка.

**Быть немощным** – спотыкаться; шататься.

Быть преткновением.

Быть соблазном; расшатывать.

Быть поверженным или разрушенным.

Быть слабым, изнемогать,

Испытывать недостаток сил.

И чтобы я не превозносился чрезвычайностью откровений, дано мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать меня, чтобы я не превозносился. Трижды молил я Господа о том, чтобы удалил его от меня. Но Господь сказал мне: "довольно для тебя благодати Моей, ибо сила Моя совершается в немощи".

И потому я гораздо охотнее буду хвалиться своими немощами, чтобы обитала во мне сила Христова. Посему я благодушествую в немощах, в обидах, в нуждах, в гонениях, в притеснениях за Христа, ибо, когда я немощен, тогда силен (2.Кор.12:7-10).

В одной из синагог учил Он в субботу. Там была женщина, восемнадцать лет имевшая духа немощи: она была скорчена и не могла выпрямиться. Иисус, увидев ее, подозвал и сказал ей: женщина! ты освобождаешься от недуга твоего.

И возложил на нее руки, и она тотчас выпрямилась и стала славить Бога. При этом начальник синагоги, негодуя, что Иисус исцелил в субботу, сказал народу: есть шесть дней, в которые должно делать; в те и приходите исцеляться, а не в день субботний. Господь сказал ему в ответ: лицемер!

Не отвязывает ли каждый из вас вола своего или осла от яслей в субботу и не ведет ли поить? сию же дочь Авраамову, которую связал сатана вот уже восемнадцать лет, не надлежало ли освободить от уз сих в день субботний? (Лк.13:10-16).

Так и при воскресении мертвых: сеется в тлении, восстает в нетлении; сеется в уничижении, восстает в славе; сеется в немощи, восстает в силе; сеется тело душевное, восстает тело духовное (1.Кор.15:42-44).

**!.** Мы, сильные, должны сносить немощи бессильных и не себе угождать. Каждый из нас должен угождать ближнему, во благо, к назиданию (Рим.15:1,2).

**Немощь** – бедняк, неимущий. Речь идёт о человеке, который вынужден зарабатывать свой дневной хлеб тяжким трудом, и кто неспособен сберечь что-либо на следующий день, так, как является нищим, который вынужден попрошайничать.

И когда я приходил к вам, братия, приходил возвещать вам свидетельство Божие не в превосходстве слова или мудрости, ибо я рассудил быть у вас незнающим ничего, кроме Иисуса Христа, и притом распятого, и был я у вас в немощи

И в страхе и в великом трепете. И слово мое и проповедь моя не в убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы, чтобы вера ваша утверждалась не на мудрости человеческой, но на силе Божией (1.Кор.2:1-5).

**Немощь** – угнетенный, уничиженный, бедный, страждущий, убогий, несчастный, смиренный, кроткий.

**!** Вы ищете доказательства на то, Христос ли говорит во мне: Он не бессилен для вас, но силен в вас. Ибо, хотя Он и распят в немощи, но жив силою Божиею; и мы также, хотя немощны в Нем, но будем живы с Ним силою Божиею в вас.

Испытывайте самих себя, в вере ли вы; самих себя исследывайте. Или вы не знаете самих себя, что Иисус Христос в вас? Разве только вы не то, чем должны быть (2.Кор.13:3-5).

Прошу вас, братия, будьте, как я, потому что и я, как вы. Вы ничем не обидели меня: знаете, что, хотя я в немощи плоти благовествовал вам в первый раз, но вы не презрели искушения моего во плоти моей и не возгнушались им, а приняли меня, как Ангела Божия, как Христа Иисуса (Гал.4:14).

**Немощь** – скорбь, досада, болезнь, бессилие, слабость, недуг.

**!.** Ибо известно, что Господь наш воссиял из колена Иудина, о котором Моисей ничего не сказал относительно священства. И это еще яснее видно из того, что по подобию Мелхиседека восстает Священник иной, Который таков не по закону заповеди плотской, но по силе жизни непрестающей.

Ибо засвидетельствовано: Ты священник вовек по чину Мелхиседека. Отменение же прежде бывшей заповеди бывает по причине ее немощи и бесполезности, ибо закон ничего не довел до совершенства; но вводится лучшая надежда, посредством которой мы приближаемся к Богу (Евр.7:14-19).

**Немощь** – слабый, больной, нездоровый.

**Бесполезный –** напрасный; негодный, вредный.

**!** Таков и должен быть у нас Первосвященник: святой, непричастный злу, непорочный, отделенный от грешников и превознесенный выше небес, Который не имеет нужды ежедневно, как те первосвященники, приносить жертвы сперва за свои грехи, потом за грехи народа,

Ибо Он совершил это однажды, принеся в жертву Себя Самого. Ибо закон поставляет первосвященниками человеков, имеющих немощи; а слово клятвенное, после закона, поставило Сына, на веки совершенного (Евр.7:26-28).

**Немощь** – бессилие, слабость, болезнь, недуг.

И что еще скажу? Недостанет мне времени, чтобы повествовать о Гедеоне, о Вараке, о Самсоне и Иеффае, о Давиде, Самуиле и других пророках, которые верою побеждали царства, творили правду, получали обетования, заграждали уста львов, угашали силу огня, избегали острия меча, укреплялись от немощи, были крепки на войне, прогоняли полки чужих (Евр.11:32-34).