***05.18.14 Воскресение 12:00 рм***

*Сопровождение к десятинам:*

Так всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником (Лк.14:33).

Отрешиться означает – потерять, попрощаться, расставаться, отрекаться, оставлять.

Смысл данной фразы указывает на сознательную потерю или на сознательное отрешение от всего, что связано с земным или материальным, чем мы обладаем или чем мы думаем обладать.

Цель этих потерь заключается в том, что если мы, не потеряем то, чем мы обладаем или чем мы думаем обладать, то нам:

**1.** Непотеряв всего – нам нечем будет заплатить за право быть учениками Господа.

**2.** Зависимость от земного – является корнем всех зол и неодолимой помехой в обретении статуса ученика.

**3.** Этими словами Иисус, хотел подчеркнуть и показать Божье отношение к земным благам.

**4.** Желание обогатиться, определяет нашу зависимость от денег.

А то, от чего мы зависим, на самом деле, как-раз и является нашим божеством и нашим поклонением этому божеству. Ведь Бог на самом деле, ничего не имеет против земных богатств или денег, которые являются эквивалентом этого богатства.

Потому, что Он является Создателем и Творцом всего земного богатства. И создавал то Он, эти богатства для блага человека, чтобы человек мог обладать ими, и видя и пользуясь этими богатствами, мог увлечься его Создателем и познавать Его.

Но как только творение созданное Богом для службы человеку, овладевает человеком, оно трансформируется для человека из слуги в его господина и становится его богом.

В силу чего, Бог теряет человека, а человек теряет, как Бога, так и своё предназначение в Боге.

И чтобы дать человеку возможность поклоняться Богу и предохранить его от поклонения твари, призванной служить ему, Бог ввёл заповедь десятин и приношений, которая, во-первых:

**1.**  Заповедь десятин говорит человеку о том, кто является подлинным хозяином этих богатств.

Господня земля, и что наполняет ее (1.Кор.10:26).

**2.** Отдавание десятин, дают человеку возможность, почитать Бога и признавать над собою Его власть.

Чти Господа от имения твоего и от начатков всех прибытков твоих, и наполнятся житницы твои до избытка, и точила твои будут переливаться новым вином (Прит.3:9-10).

**3.** Отдавание десятин, дают человеку возможность, выразить Богу свою любовь или своё послушание. А Богу – благословить нас всяким духовным благословением.

Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? (Мал.3:10).

**4.** Отдавание десятин, дают человеку возможность, входить во дворы Господни.

Воздайте Господу славу имени Его, несите дары и идите во дворы Его, поклонитесь Господу во благолепии святыни (Пс.95:8-9).

**5.** Отдавание десятин, дают человеку возможность, воздавать Богу славу.

**6.** Отдавание десятин, дают человеку возможность, поклоняться Богу в благолепии святыни.

**7.** Отдавание десятин, дают Богу возможность, защитить и исцелить человека от проклятия нищеты и наделить человека властью над деньгами.

Ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям (1.Тим.6:10).

Следует напомнить, что исходя из этой констатации, власть над деньгами, будет являться корнем всякой добродетели.

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Это повеление адресовано Христом Своим ученикам. И, в силу своей исключительной особенности, возведено для них в ранг высочайшей заповеди. Однако, без помощи Святого Духа, выполнить это повеление возможностями человека, невозможно.

И именно выполнение этой чрезвычайной, по своему масштабу заповеди, призвано выявлять из множества людей, званных ко спасению, подлинных потомков Небесного Отца, относящихся к малому стаду избранных и возлюбленных Богом.

Это видно из многократных заявлений Христа, которыми Он часто подводил итог Своим притчам о Царствии Небесном.

Сказываю вам, что никто из тех званых не вкусит моего ужина, ибо много званых, но мало избранных (Лк.14:24).

Некто сказал Ему: Господи! неужели мало спасающихся? Он же сказал им: подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут (Лк.13:23,24).

А следовательно, быть сыном Небесного Отца – это в первую очередь, быть избранным или же утверждённым, вошедшим сквозь тесные врата, ведущими в жизнь вечную. Что означает – обладающий совершенством присущим своему Небесному Отцу.

Которое по своей направленности, выражается в оружии света, призванным отделять свет от тьмы и управлять днём и ночью, являя таким образом, милость, правду и истину Творца.

Если же человек полагает, что он является сыном Небесного Отца, но не обладает, и не являет себя светом, присущим Богу, а следовательно, не способен отличать широкие врата от тесных врат – то его сыновство находится под большим вопросом.

Для решения этого вопроса, мы остановились на исследовании учения о воскресении из мёртвых, в котором сосредоточены все функции света, присущие нашему Небесному Отцу.

Мы отметили: что дисциплина воскресения, как высшая степень проявления силы Божией, во-первых – многолика, многозначна, многогранна, многообразна и многофункциональна.

И, во-вторых – дисциплина воскресения, как высшая степень проявления силы Божией – сфокусирована, сосредоточена и персонифицирована в Личности Иисуса Христа.

Иисус сказал: Я есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня, если и умрет, оживет (Ин.11:25).

Исследуя же вопрос: Какие конкретные действия призвана выполнять дисциплина воскресения, чтобы привести нас в совершенство, присущее нашему Небесному Отцу?

Мы отметили, что изначальное действие, которое призвана выполнять дисциплина воскресения, в отношениях Бога с человеком, чтобы привести нас в совершенство, присущее Богу – это возрождать нас из мертвых к упованию живому.

Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости **возродивший нас воскресением Иисуса Христа** из мертвых к упованию живому (1.Пет.1:3).

Исходя из имеющейся констатации, мы в определённом формате уже рассмотрели три составляющие в назначении дисциплины воскресения. Во-первых:

**1. Назначение** дисциплины воскресения, в отношениях с Богом – призвано открыть нам путь к познанию Иисуса Христа:

И открылся Сыном Божиим в силе, по духу святыни, через воскресение из мертвых (Рим.1:4).

**2. Назначение** дисциплины воскресения, в отношениях с Богом – призвано соделать нас наследниками вечной жизни:

Чтобы, оправдавшись Его благодатью, мы по упованию соделались наследниками вечной жизни (Тит.3:7).

**3. Назначение** воскресения, в отношениях человека с Богом – призвано облекать нас властью, ходить в обновлённой жизни:

Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как **Христос воскрес из мертвых славою Отца**, так и нам ходить в обновленной жизни (Рим.6:4).

**4. Назначение** дисциплины воскресения, в отношениях с Богом –призвано в своё время, воскресить наши смертные тела:

Ибо мы живые непрестанно предаемся на смерть ради Иисуса, чтобы и жизнь Иисусова открылась в смертной плоти нашей, так что смерть действует в нас, а жизнь в вас.

Но, имея тот же дух веры, как написано: я веровал и потому говорил, и мы веруем, потому и говорим, зная, что Воскресивший Господа Иисуса воскресит через Иисуса и нас и поставит перед Собою с вами (2.Кор.4:11-14).

В данном обетовании содержится концепция, о внедрении закона жизни, в наши смертные тела, которая включает в себя несколько последовательных значений, основанных на одном краеугольном камне, под именем «Иисус Христос».

Нам известно, что исполнение всякого обетования Божия, зависит от степени нашего понимания и исполнения тех условий, которые открывают путь к реализации всякого обетования.

А посему, не смотря на то, что мы будем исследовать путь, по которому следует внедрять воскресение в наши тела, форматом нашей проповеди сегодня, раскрывающей суть темы «Призванные к совершенству» будет являться проповедь, под названием «Путь к реализации всякого обетования».

**Путь к реализации всякого обетования.**

Дело в том, что многие обетования Божии, в силу косности и невежества, а также, в силу не желания употреблять усилия и выполнять установленные Богом требования, остаются для народа Божьего не востребованными, и не реализованными.

В данном повествовании, я хотел бы обратить наше внимание на слова, от понимания которых, будет зависеть возможность внедрения воскресения жизни в наши смертные тела.

«Ибо мы живые непрестанно предаемся на смерть ради Иисуса, чтобы и жизнь Иисусова открылась в смертной плоти нашей».

Образно эти слова выражают концепцию закона посева и жатвы. Ведь для того, чтобы что-то пожать, вначале это что-то, необходимо посеять. Или же, для того, чтобы что-то получить, необходимо что-то отдать или потерять.

Само же слово «воскресение», указывает на преодоление и попрание ада, а также, на расторжение уз смерти.

Сего, по определенному совету и предведению Божию преданного, вы взяли и, пригвоздив руками беззаконных, убили; но Бог воскресил Его, расторгнув узы смерти, потому что ей невозможно было удержать Его (Деян.2:23,24).

Впервые слово «воскресение» и действие, последующее после исхождения этого слова из уст Божиих, мы находим в Писании сразу в первых стихах первой главы Книги Бытия.

В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. И сказал Бог: да будет свет. И стал свет (Быт.1:1-3).

На иврите слово «свет» в данном месте Писания включает в себя такие смысловые значения, как:

**Свет –** воскресение жизни, закон жизни.

Ветер жизни; дыхание жизни.

Дуновение жизни; движение жизни.

Восстание из смерти; воздвижение из смерти.

Восстановление первоначального замысла.

Установление, укрепление, исцеление и исполнение.

В связи с этими образными значениями, обуславливающими первое слово, исшедшее из уст Божиих, под названием «свет» – я хотел бы предложить более расширенную версию перевода данного стиха, которая могла бы выглядеть, приблизительно так:

В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же содержалась в формате воды, была не устроена и безжизненна, и тьма покрывала безжизненную бездну вод.

Дух же Божий с трепетом согревал и обнимал безжизненную бездну вод и перемещался над нею, со скоростью молнии.

Исходя из таких действий Духа Божьего, Бог сказал: да будет воскресение. И появилась жизнь.

Мысль, не материализованная в слово – выглядит безжизненной и практически, не имеет возможности быть реализованной.

А посему, чтобы мысль Бога могла высвободиться из Его уст, и материализоваться в Его слово, соответствующее природе, содержащейся в Его мысли. И затем, как дождь и снег, посланные на землю, исполнить своё назначение.

Необходимо, чтобы Его слово, содержащее в себе Его обетование, в виде семени упав в землю умерло, и затем благодаря этому непостижимому для человеческого ума преобразующему действию, воскресло в том теле, которое было заложено в природе Его семени, на уровне Его исполнительной программы.

Исходя из определённых образов, притч и прямых мест Писания, обетование воскрешения наших смертных тел, содержится в замыслах Бога, именуемыми «сокровищницами нашей надежды», то есть, в тех сроках, которые Бог положил в Своей власти.

Другими словами говоря, существует определённый период времени, между посевом и жатвой, и определённые усилия, затраченные на эти периоды, и определённая опасность, возникающая между этими периодами, либо в виде уныния и отчаяния, либо в виде ожесточения сердца.

Согласно Писания, именно период между посевом и жатвой является орудием, отделяющим званных от избранных.

Что же? Израиль, чего искал, того не получил; избранные же получили, а прочие ожесточились, как написано: Бог дал им дух усыпления, глаза, которыми не видят, и уши, которыми не слышат, даже до сего дня. И Давид говорит:

Да будет трапеза их сетью, тенетами и петлею в возмездие им; да помрачатся глаза их, чтобы не видеть, и хребет их да будет согбен навсегда (Рим.11:7-10).

Первое, чтобы наследовать воскресение жизни, выраженное в том, чтобы наши тела, в своё время воскресли нетленными, нам необходимо принять обетование этого воскресения, на правах наследия, и стать его собственником, и его носителем.

Потому, что согласно Писания, ни одно обетование не придёт для человека в силу, если он прежде, не примет его верою, и не станет его собственником, и его носителем.

Обетование воскресения, является одним из основополагающих направлений христианского вероучения и мировоззрения.

Если же о Христе проповедуется, что Он воскрес из мертвых, то как некоторые из вас говорят, что нет воскресения мертвых? Если нет воскресения мертвых, то и Христос не воскрес; а если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша. Притом мы оказались бы и лжесвидетелями о Боге,

Потому что свидетельствовали бы о Боге, что Он воскресил Христа, Которого Он не воскрешал, если, то есть, мертвые не воскресают; ибо если мертвые не воскресают, то и Христос не воскрес. А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших. Поэтому и умершие во Христе погибли.

И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков (1.Кор.15:12-19).

Нам доподлинно известно, что вступление всякого обетования в силу, призвано происходить через веру, которая со стороны Бога – выражается для нас, в откровении определённого времени, в котором Бог определил срок реализации всякого обетования.

Когда пришла полнота времени, Бог послал Сына Своего Единородного, Который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, дабы нам получить усыновление (Гал.4:4,5).

Полнота времени, в отношении получения всякого обетования делится как правило на два периода – это время посева и время жатвы. И как правило, действие этих двух периодов, включает в себя совместную работу Бога и человека. В которой, у Бога есть Своя исключительная роль, а у человека своя.

Каждое обетование, исходящее от Бога, заключено в семя. Роль Бога заключается в том, чтобы послать семя обетования, и затем, когда человек примет это обетование, взрастить его.

И посылается Богом всякое обетование, не иначе, как только через благовестие, вверенное Им, Своим посланникам.

Ибо все обетования Божии в Нем "да" и в Нем "аминь", - в славу Божию, через нас. Утверждающий же нас с вами во Христе и помазавший нас есть Бог, Который и запечатлел нас и дал залог Духа в сердца наши (2.Кор.1:20-22).

В то время как роль человека заключается в том, чтобы принять это обетование, затем посеять его в почву своего сердца, после чего поливать его и своевременно освобождать от сорняков.

Проходил я мимо поля человека ленивого и мимо виноградника человека скудоумного: и вот, все это заросло терном, поверхность его покрылась крапивою, и каменная ограда его обрушилась. И посмотрел я, и обратил сердце мое,

И посмотрел и получил урок: "немного поспишь, немного подремлешь, немного, сложив руки, полежишь, - и придет, как прохожий, бедность твоя, и нужда твоя - как человек вооруженный" (Притч.24:30-34).

Существует большая разница, между семенем, которое мы принимаем и помещаем его в своём душевном разуме, и между семенем, которое мы принимаем и помещаем в своём сердце.

Душевный разум человека, не может являться почвой для духовного семени. Почвой для духовного семени – является, либо возрождённое сердце, либо смертная плоть.

А душевный разум человека, сам по себе, является для этого семени, всего лишь навсего мешком, в котором семя может сохраняться, но никогда не сможет умереть, чтоб принести плод.

Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную. Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем (Гал.6:7-9).

Насаждённая в сердце человека праведность, если её не поливать, никогда не станет могучим кедром, на котором смогут гнездиться откровения Бога, о сроках реализации обетований.

Праведник цветет, как пальма, возвышается подобно кедру на Ливане. Насажденные в доме Господнем, они цветут во дворах Бога нашего; они и в старости плодовиты, сочны и свежи, чтобы возвещать, что праведен Господь, твердыня моя, и нет неправды в Нем (Пс.91:12-16).

Насыщаются древа Господа, кедры Ливанские, которые Он насадил; на них гнездятся птицы: ели - жилище аисту (Пс.103:16,17).

И аист под небом знает свои определенные времена, и горлица, и ласточка, и журавль наблюдают время, когда им прилететь; а народ Мой не знает определения Господня (Иер.8:7).

Нам необходимо всегда стоять на страже того, какое семя мы принимаем или черенки какого винограда позволяем себе насаждать в почву своего сердца.

Ведь яростное вино блудодеяния, в предмете определённого учения, подменяющего учение Христово, которым лженевеста клеймит и поит все народы, происходит не из той виноградной лозы, которая производит радость Бога, и которую насадил Бог.

Ибо ты забыл Бога спасения твоего, и не воспоминал о скале прибежища твоего; от того развел увеселительные сады и насадил черенки от чужой лозы.

В день насаждения твоего ты заботился, чтобы оно росло и чтобы посеянное тобою рано расцвело; но в день собирания не куча жатвы будет, но скорбь жестокая (Ис.17:10,11).

Эта мысль хорошо иллюстрируется отношением Христа к книжникам и фарисеям, и наоборот, отношением книжников и фарисеев ко Христу.

И, призвав народ, сказал им: слушайте и разумейте! не то, что входит в уста, оскверняет человека, но то, что выходит из уст, оскверняет человека. Тогда ученики Его, приступив, сказали Ему:

Знаешь ли, что фарисеи, услышав слово сие, соблазнились? Он же сказал в ответ: всякое растение, которое не Отец Мой Небесный насадил, искоренится; оставьте их: они - слепые вожди слепых; а если слепой ведет слепого, то оба упадут в яму (Мф.15:10-14).

А вот один из образов, содержащий в себе путь к внедрению воскресения жизни, в наши смертные тела.

И вошел Елисей в дом, и вот, ребенок умерший лежит на постели его. И вошел, и запер дверь за собою, и помолился Господу. И поднялся и лег над ребенком, и приложил свои уста к его устам, и свои глаза к его глазам, и свои ладони к его ладоням, и простерся на нем, и согрелось тело ребенка.

И встал и прошел по горнице взад и вперед; потом опять поднялся и простерся на нем. И чихнул ребенок раз семь, и открыл ребенок глаза свои. И позвал он Гиезия и сказал:

Позови эту Сонамитянку. И тот позвал ее. Она пришла к нему, и он сказал: возьми сына твоего. И подошла, и упала ему в ноги, и поклонилась до земли; и взяла сына своего и пошла (4.Цар.4:32-37).

**Итак**, чтобы в установленное Богом время наследовать воскресение жизни и воскреснуть нетленными – первое что нам необходимо, это оставаясь в смертном теле, воскреснуть своим духом, посредством примирения с Богом.

Все же обнаруживаемое делается явным от света, ибо все, делающееся явным, свет есть. Посему сказано: "встань, спящий, и воскресни из мертвых, и осветит тебя Христос" (Еф.5:13,14).

**Второе**, что нам необходимо сделать, чтобы наследовать воскресение жизни и воскреснуть нетленными – это поверить или согласиться с тем, что в своё время, при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, умерших в Иисусе, Бог приведёт с Ним.

Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним. Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших,

Потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем. Итак утешайте друг друга сими словами (1.Фес.4:14-18).

**Третье**, что нам необходимо сделать, чтобы наследовать воскресение жизни и воскреснуть нетленными – это согласиться и поверить, что как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного.

Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, таковы и небесные. И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного. Но то скажу вам братия, что плоть и кровь не могут наследовать Царствия Божия, и тление не наследует нетления. Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе;

Ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся. Ибо тленному сему надлежит облечься в нетление, и смертному сему облечься в бессмертие.

Когда же тленное сие облечется в нетление и смертное сие облечется в бессмертие, тогда сбудется слово написанное: поглощена смерть победою. Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа? Жало же смерти - грех; а сила греха - закон (1.Кор.15:48-56).

**И, четвёртое**, что нам необходимо сделать, чтобы наследовать воскресение жизни и воскреснуть нетленными – это при сеянии, полученного семени в дух – не ослабевать.

Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную.

Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем (Гал.6:7-9).