***08.17.14 Воскресение 12:00 рм***

*Сопровождение к десятинам:*

И обрежет Господь Бог твой сердце твое и сердце потомства твоего, чтобы ты любил Господа Бога твоего от всего сердца твоего и от всей души твоей, дабы жить тебе;

Тогда Господь Бог твой все проклятия сии обратит на врагов твоих и ненавидящих тебя, которые гнали тебя, а ты обратишься и будешь слушать гласа Господа и исполнять все заповеди Его, которые заповедую тебе сегодня;

С избытком даст тебе Господь Бог твой успех во всяком деле рук твоих, в плоде чрева твоего, в плоде скота твоего, в плоде земли твоей; ибо снова радоваться будет Господь о тебе, благодетельствуя тебе, как Он радовался об отцах твоих (Вт.30:6-9).

В данном месте Писания, избыток успеха во всяком деле наших рук, поставлен в прямую зависимость, от выполнения совместного условия с нашими потомками.

И это условие заключается, в обрезании для Господа нашего сердца, и в обрезании сердца наших потомков.

Таким образом, для получения успеха в деле своих рук, мы поставлены в зависимость от наших потомков. В данном случае, потомки – это наши дети в предмете посеянного нами семени.

А посему под потомками, которые являются плодом нашего чрева, подразумевается жатва того семени, которое мы посеяли на своём поле или заработок, который мы заработали собственными руками.

Соработа с Богом в том, чтобы мы и наши потомки были обрезаны, состоит в том – чтобы умереть для мира или быть распятым для мира и для того, чем живёт мир.

Бог, не может радоваться о нас, когда мы находимся под проклятием нищеты, но Он также и не собирается благотворить нам, пока не будет обрезано наше сердце и сердце наших потомков.

Обрезание нашего сердца это процесс, который происходит, когда мы начинаем служить одному Богу или надеяться и поклоняться одному Господину, как написано:

Никакой слуга не может служить двум господам, ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить, или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне */ богатству* / (Лк.16:13).

А обрезание сердца наших потомков, в предмете нашего плода, с одной стороны – происходит, когда наш первый прибыток или заработок, посвящается Богу.

А, с другой – когда с каждого прибытка, вначале или в первую очередь, отделяются десятины и приношения.

Когда придете в землю, которую Я даю вам, и будете жать на ней жатву, то принесите первый сноп жатвы вашей к священнику; он вознесет этот сноп пред Господом, чтобы вам приобрести благоволение (Лев.23:10-11).

Часто, именно нарушение этого принципа, лишает Бога возможности соработать с нами в деле наших рук.

Когда мы отделяем десятины, после вычета и уплаты налогов, она перестаёт быть начатком, а следовательно и перестаёт быть десятиной, так как в данном случае, начатком становятся налоги.

Следующая деталь, на которую следует обратить внимание – это земля, в которую мы призваны сеять, и с которой мы призваны, первый сноп своей жатвы, приносить Господу.

Бог не устанавливал, чтобы Израильтяне приносили начатки или десятины с тех посевов, которые они сеяли в земле Египетской, а только с тех, которые они будут сеять в земле Ханаанской.

В нашем случае, как под Ханаанской землей, так и под землёй Египетской подразумевается наше отношение к работе.

Если мы делаем нашу работу, не от души, мы производим посев в землю Египетскую. Если же мы делаем нашу работу от души, как для Господа, то мы производим посев в землю Ханаанскую.

И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу (Кол.3:23-24).

***08.17.14 Воскресение 12:00 рм***

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Из этого творческого повеления следует, что сынами Небесного Отца, может называться и быть, только та категория людей, которая отвечает требованиям, присущим Его совершенству.

Исходя же из того, что повелевающий глагол «Да будете» адресован Христом непосредственно Своим ученикам следует, что именно достоинство ученика – призвано служить подтверждением того, что мы являемся детьми Божьими.

А посему, использовав и направив в адрес Своих учеников, форму повелевающего и исполнительного глагола «**Да будете!**» которым Бог сотворил и содержит небо и землю следует – что в силу своей исключительной особенности, повеление быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный, возведено для детей Божиих, в ранг высочайшей заповеди.

Однако, насколько нам известно, без помощи Святого Духа, выполнить это повеление возможностями человека, невозможно.

И именно выполнение этой чрезвычайной, по своему масштабу заповеди, как раз и призвано выявлять из множества людей, званных ко спасению, подлинных потомков Небесного Отца, относящихся к малому стаду избранных и возлюбленных Богом.

Это видно из многократных заявлений Христа, которыми Он часто подводил итог Своим притчам о Царствии Небесном.

Сказываю вам, что никто из тех званых не вкусит моего ужина, ибо много званых, но мало избранных (Лк.14:24).

Исходя же из разбираемого нами первоначального текста, совершенство Небесного Отца, по своей направленности, для избранных, заплативших цену за право и власть – быть учениками Господа, выражается в оружии света.

Которое призвано отделять свет от тьмы и управлять днём и ночью, чтобы таким образом, возвещать совершенства, Призвавшего нас из тьмы, в чудный Свой свет.

Другими словами говоря, мы подобно нашему Небесному Отцу, призываемся повелевать своему солнцу, восходить над злыми и добрыми, и посылать свой дождь, на праведных и неправедных.

На практике же это означает – что мы, как сыны и представители света и дня, призываемся быть свечою в доме Божием для праведных, и городом на вершине горы для неправедных.

А как облака наполненные водою, мы подобно нашему Небесному Отцу, призываемся изливать дождь милости на сосуды милосердия, то есть, на праведных.

И, дождь гнева на сосуды гнева, то есть на неправедных. Иначе говоря – для одних служить запахом живительным на жизнь, а для других запахом смертоносным на смерть.

Бог, желая показать гнев и явить могущество Свое, с великим долготерпением щадил сосуды гнева, готовые к погибели, дабы вместе явить богатство славы Своей над сосудами милосердия, которые Он приготовил к славе (Рим.9:22,23).

Если же человек полагает, что он является сыном Небесного Отца, но не облечён в оружие света, присущего Богу, то он, не способен будет отличать широкие врата от тесных врат.

А следовательно, и не способен будет изливать дождь свой, как на сосуды милосердие, так и на сосуды гнева, так как не будет видеть отличия между сосудами милосердия и сосудами гнева.

В силу чего, его родство с Богом или же, его сыновство, будет находиться под весьма большим вопросом.

И чтобы более детально исследовать оружие света, в которое облечён Отец наш Небесный, мы остановились на исследовании учения о воскресении из мёртвых, в котором как раз и сосредоточены все функции света, присущие нашему Небесному Отцу.

Ранее, мы уже отметили: что функции света, в дисциплине воскресения, как высшей степени проявления силы Божией:

**Во-первых** – многолики, многозначны, многогранны, многообразны и многофункциональны.

**И, во-вторых** – сфокусированы, сосредоточены и персонифицированы в Личности Иисуса Христа.

Исследуя же вопрос: Каким образом призван воздействовать на нас персонифицированный свет Бога, в дисциплине воскресения, чтобы привести нас в совершенство?

Мы отметили: что изначальное призвание, которым призван воздействовать на нас свет в дисциплине воскресения Иисуса Христа, чтобы привести нас в совершенство, присущее Богу – это возродить нас из мертвых к упованию живому.

Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости **возродивший нас воскресением Иисуса Христа** из мертвых к упованию живому (1.Пет.1:3).

Исходя из имеющейся констатации, мы в определённом формате уже рассмотрели пять составляющих в назначении дисциплины воскресения, призванной воздействовать на нас в сфере нашего живого упования на Бога.

И сосредоточились на исследовании шестой, весьма чрезвычайной и судьбоносной для нас истины, выраженной в показании веры нашего сердца, призванной посредством воскресения Иисуса Христа, воздвигать всякое данное нам Богом обетование, из смерти и обращать его для нас ко спасению.

**6. Назначение** дисциплины воскресения, в отношениях человека с Богом – призвано посредством веры сердца, воздвигать всякое обетование из смерти и обращать его для нас ко спасению.

Ибо если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься, потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению (Рим.10:9,10).

Я напомню, что на языках иврита и греческого, слово «спасение» – включает в себя совокупность всех обетований Божиих, содержащихся в клятвенном завете человека с Богом, обуславливающих суть и природу Царства Небесного.

При заключении завета с человеком, Бог в буквальном смысле слова, поставил Себя в полную зависимость от Своих обещаний, и взял на Себя клятвенную ответственность исполнить все Свои обещания, при условии оговоренном в завете:

Что человек, со своей стороны, будет исповедывать своими устами Иисуса своим Господом, и веровать своим сердцем в то, что обращать всякое обетование из смерти ко спасению, он может и призван, не иначе, как только, посредством истины, содержащейся и действующей в воскресении Иисуса Христа.

Именно, посредством исповедания веры Божией, пребывающей в нашем сердце – мы облекаемся в совершенство, выраженное в оружии света, присущего нашему Небесному Отцу.

И таким образом – получаем власть и способность, творить правду и освящаться, в соответствии совершенной воли Божией.

В силу такой судьбоносной для нас концепции, содержащейся в исповедании веры нашего сердца, в воскресение Иисуса Христа, вменяемой нам в совершенство, присущего нашему Небесному Отцу, мы пришли к необходимости рассмотреть и исследовать:

**1.** Происхождение и природа исповедуемого нами Слова.

**2.** Назначение исповедуемого нами слова в отношениях с Богом.

**3.** Условия необходимые для исповедания веры сердца.

**4.** Результаты, последующие после исповедания веры сердца.

Отвечая на вопрос первый: Что такое слово? Откуда оно произошло? Какими характеристиками оно наделено в Писании?

Мы сделали ударение на том, что слова, исходящие из уст Божиих – это материал, из которого Бог создал, как невидимые духовные сферы, так и видимую вселенную, включающую в себя небо и землю, и всё что наполняет их.

А посему, когда Бог сказал: сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над всею землею (Быт.1:26).

То практически, Он передоверил этот строительный материал человеку, чтобы человек посредством своих исповеданий, исходящих из веры своего сердца в то, что Иисус является его Господином, и что Бог воскресил Его для нашего оправдания –

Мог из этого строительного материала, в предмете исповедания веры своего сердца, в-первую очередь – владычествовать над своею землёю, чтобы устроять из себя дом духовный и священство святое, и приносить в этом устроенном им доме, духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом.

В связи с этим, мы отметили, что в Писании, всякое слово Бога, равно как, и всякое слово веры, исходящее из сердца детей Божиих, во-первых – имеет свой:

 **1.** Определённый источник.

 **2.** Определённый вес.

 **3.** Определённую цель.

 **4.** Определённую скорость.

 **5.** Определённый звук.

 **6.** Определённый образ.

 **7.** Определённый цвет.

 **8.** Определённую температуру.

 **9.** Определённый запах.

**10.** Определённые полномочия.

**11.** Определяет достоинство и статус своего господина.

**12.** Представляет интересы своего господина.

Именно совокупность этих составляющих, как раз и призвана соделать исповедания веры нашего сердца таковыми – что полномочия наших слов, будут равны полномочиям слов Бога.

Потому, что только через исповедание веры нашего сердца в то, что Иисус является нашим Господином, и в то, что Бог воскресил Его из мёртвых для нашего оправдания, Бог получает право, исполнять для нас то, что Он обещал в Своём Слове.

А мы, при исповедании такой веры, получаем возможность возвещать совершенство присущее нашему Небесному Отцу.

В определённом формате, мы уже рассмотрели восемь составляющих, которые определяют всякое слово веры.

И остановились на исследовании девятой – это определённый запах всякого, исповедуемого нами слова веры.

Который, как мы уже отмечали ранее,зависит от степени нашего отношения к способности, не повреждать слова Божьего.

**9.** **Определённый запах всякого слова веры –** зависит от нашей способности – не повреждать слова Божьего:

Или же к тому, насколько мы готовы, чтобы не приспособлять истину в формате закона и уставов, к собственной выгоде, к сложившимся обстоятельствам и, к собственному малодушию.

А напротив, самим приспособляться к истине, что на практике означает – не повреждать слова Божия, и таким образом, творить правду и освящаться.

Благодарение Богу, Который всегда дает нам торжествовать во Христе и благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте. Ибо мы Христово благоухание Богу в спасаемых и в погибающих: для одних запах смертоносный на смерть,

А для других запах живительный на жизнь. И кто способен к сему? **Ибо мы не повреждаем слова Божия**, как многие, но проповедуем искренно, как от Бога, пред Богом, во Христе (2.Кор.2:14-17).

Именно тогда, когда мы исповедуем веру нашего сердца в формате неповреждённого слова Божия – наши слова, для одних могут служить запахом живительным на жизнь, а для других – запахом смертоносным на смерть. В силу чего, наши слова, становятся равносильными словам, исходящим из уст Бога.

Для решения вопроса: Как определять для самого себя, что мы в своих исповеданиях не повреждаем слова Божия?

А также: Какую цену необходимо заплатить, чтобы в исповеданиях своей сердечной веры, не повреждать слова Божия, как это делают многие?

**Цена за власть, не повреждать слова Божия.**

Мы пришли к выводу, что на самом деле – в исповеданиях своей сердечной веры, мы призваны, не привносить в него зловония собственного мнения о добре и зле, что собственно и означает – быть благоуханием Христовым. В силу этого, нам необходимо было выполнить четыре условия:

**1.** Наши исповедания должны быть искренними.

**2.** Наши исповедания должны исходить от Бога.

**3.** Наши исповедания должны происходить пред Богом.

**4.** Наши исповедания должны произноситься во Христе.

При рассматривании условия первого: Какую цену необходимо заплатить, за возможность определять искренность своей веры?

Мы пришли к выводу, что в отличии от обыкновенной человеческой искренности, которая граничит с наивностью, - искренность, как свойство возрождённого духа – выражается в премудрости Божией и является показателем праведности.

В то время как отсутствие такой искренности – является показателем глупости, нечестия и отсутствием праведности.

Если кто поступает по заповедям Моим и **соблюдает постановления Мои искренно**: то он праведник, он непременно будет жив, говорит Господь Бог (Иез.18:9).

А посему, быть искренним – это во взаимоотношениях с Богом, и друг с другом, не преследовать корыстных целей.

Исходя из Писания, «**искренность**» – это отсутствие надменности, гордыни, лицемерия, и лукавства.

А посему, человек искренний – это человек непорочный и прямодушный, человек с незапятнанной совестью.

В то время как человек не искренний – это человек лукавый, гордый и надменный, прикрывающийся лицемерием.

В религиозных кругах, где в своём большинстве, во главе стоят лидеры с двойными стандартами, достоинство искренности уже давно поглощено лукавством, выдаваемым за любовь Божию, и якобы связанную с ней, толерантность, выраженную – в терпимости разного рода бесчинства и эретизма.

Далее мы отметили, что **«неискренность»,** в предмете лицемерия – это смертельный вирус, действующих в четвёртом измерении, который внедряется в сердце человека, в предмете закваски фарисейской или же учения фарисейского.

И, если не бодрствовать, то этот вирус, не смотря на свои маленькие пропорции, может заквасить всю нашу искренность и обратить её в лукавство. Учитывая эту угрозу, Иисус говорил:

Берегитесь закваски фарисейской, которая есть лицемерие (Лк.12:1).

И, чтобы творя правду и освящаясь, уберечь себя от закваски фарисейской, которая есть лицемерие и лукавство, Иисус указал на четыре условия, что следует делать, и как их следует соблюдать. А также, при исполнении этих условий, чего не следует делать никогда, чтобы не уподобиться лицемерам.

**1.** Это, как следует творить милостыню.

**2.** Как следует молиться.

**3.** Как следует поститься.

**4.** Как следует относиться к деньгам.

**Рассматривая условие второе:** Какую цену необходимо заплатить, чтобы исповедания нашего сердца не повреждали слова Божьего, то есть, исходили не от нашего ума, а от Бога?

Мы пришли к выводу, что способность определять источник исповедания своего сердца – это власть и способность определять источник добра и зла.

Только обладая таким ведением, и такой способностью, мы сможем в своих исповеданиях, не повреждать слова Божьего.

Ведь по сути дела, когда источником наших исповеданий является откровение слов Божиих, то только в этом случае это означает, что Бог передоверил нам Своё слово, которым Он сотворил и содержит небо и землю, и всё что их наполняет.

А посему, цена за способность разуметь отвергать худое и избирать доброе, содержится в условии – возлюбить благовествуемое слово в свойстве и формате молока и мёда.

Он будет питаться молоком и медом, доколе не будет разуметь отвергать худое и избирать доброе (Ис.7:15).

Сама же способность питаться молоком и мёдом, зависит от способности, готовить себя к слушанию слова Божьего, которое призвано сформировать нас в башню, с позиции которой можно наблюдать и отличать голос Божий, от голосов иных.

На стражу мою стал я и, стоя на башне, наблюдал, чтобы узнать, что скажет Он во мне, и что мне отвечать по жалобе моей? (Аввк.2:1).

**Рассматривая условие третье:** Какую цену необходимо заплатить, чтобы исповедания нашего сердца могли происходить пред Лицем Бога? Мы пришли к выводу:

Что исповедать веру своего сердца пред Богом, возможно только при исполнении определённых условий:

**1.** Когда мы ставим себя в добровольную зависимость от двух владычественных инстанций, предстоящих пред Богом всей земли. А именно – от установленного Богом законодательства, означенного в Писании, и от Святого Духа.

**2.** Когда мы исполняем требования, необходимые для вхождения в присутствие Господне, связанные с нашим посвящением, быть царями и священниками Богу.

**3.** Когда оказываем верность многоуровневой делегированной власти Бога, строго в границах, означенных в Писании.

В связи с этими требованиями мы коснулись таких аспектов или таких составляющих, которые необходимы для исповедания веры своего сердца пред Богом:

**1. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо быть – мёртвыми для греха, а живыми для Бога.

**2. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо не зависеть от суждения окружающих нас людей; от греха; и, от собственных похотей, восстающих на душу.

**3. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо, чтобы у нас не было других богов.

**4. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо приготовить своё сердце к готовности слушать слово Божие так, чтобы немедленно выполнить его.

**5. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо потерять свою душу в смерти Господа Иисуса:

**6. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо полагать пред Лицем Божиим, хлебы на столе предложения.

**7. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо не торопиться языком своим, и не спешить сердцем своим, произносить слова пред Богом:

**8. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо, чтобы при исповедании веры нашего сердца, благоговеть пред Богом.

**9. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо, чтобы наше исповедание сопровождалось трубным звуком, под которым подразумевается молитва на иных языках.

**10. Чтобы исповедывать веру своего сердца пред Богом** – необходимо быть преисполненным любовью друг ко другу.

Итак, чтобы при исповедании своей веры, не повреждать слова Божьего, как это делают многие. И таким образом, являть в своём исповедании благоухание Христово – мы обратимся к исследованию условия четвёртого:

Каким образом следует определять и испытывать самих себя в том, что исповедание нашего сердца происходят во Христе?

А также: Какую цену необходимо заплатить, чтобы исповедания нашего сердца могли происходить во Христе?

**Цена, за власть исповедывать веру сердца во Христе.**

Эта составляющая в совокупности трёх предыдущих: с искренностью; откровением, исходящим от Бога; и, хождением пред Богом – даст нам возможность, не повреждать слова Божьего при исповедании веры нашего сердца.

И таким образом, сформирует наши исповедания в благоухание Христово, благодаря чему, наши слова станут равносильными полномочиям слов, исходящих из уст Бога.

Исходя же из определений Писания, исповедать веру своего сердца во Христе, возможно только в одном случае – когда мы уповаем на Христа или же, полностью полагаемся на Христа.

А это может происходить, только при одном условии, которое включает в себя ряд составляющих, когда мы позволяем Христу, в Лице Святого Духа, пребывать в нашем сердце.

И такое пребывание Христа в нашем сердце, в формате законов постановлений, и уставов Божиих, с одной стороны – налагает на нас ответственность пред Богом, представлять Его интересы в небесах; на земле; и, в преисподней.

А, с другой стороны – именно упование на Христа, даёт возможность Святому Духу поместить нас во Христе Иисусе.

Когда же мы помещаемся во Христе Иисусе, то это даёт Ему возможность – представлять наши интересы пред Богом в небесах, на земле, и в преисподней.

Итак, рассмотрим: Какие согласно Писанию, мы можем иметь возможности от пребывания во Христе, как в прибежище Бога?

Но прежде нам необходимо рассмотреть: Какие требования необходимо исполнить, чтобы обрести упование на Христа?

Которое, с одной стороны – даёт нам возможность пребывать во Христе; а, с другой – даёт нам возможность, не повреждать слова Божьего, и таким образом, распространять Его благоухание пред Богом, на всяком месте?

Другими словами говоря, цена за право и возможность пребывать во Христе – состоит в принятии Христа в своё сердце, как Господина своей жизни. И доказательством такого принятия – призвано являться наше упование на Христа.

И разумеется, что для упования на Христа – нам необходимо будет обратиться к результатам избавления, которые последуют или будут происходить от Христа, сокрытого в нас.

Так, как только после принятия Христа в своё сердце, Он может стать нашим Прибежищем, и только тогда мы сможем воспользоваться возможностью быть помещёнными во Христе.

И вот тогда, когда мы будем помещены во Христе, исповедания веры нашего сердца, получат возможность не повреждать слова Божьего, и облекутся в благоухание Христово.

Итак, для получения подлинного упования на Христа, нам необходимо обратиться к тем ценностям, которые мы можем иметь, в результате Христа, принятого в наше сердце.

Потому, что именно, в какой степени мы будем осведомлены относительно результатов, которые последуют от Христа, живущего в нашем сердце, равно в такой степени, мы сможем и быть облечены в упование на Христа.

И для этой цели, я приведу семь составляющих, хотя их гораздо больше, но я полагаю, что этого будет вполне достаточно для того, чтобы облечься в подлинное упование на Христа, и таким образом, получить доступ, для пребывания во Христе.

Учитывая при этом, что подлинное упование на Христа, в-первую очередь – простирается и распространяется на жизнь вечную, которая никак не связана с нашим телом, которое будучи тленным, не может наследовать нетление. Как написано:

И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков (1.Кор.15:19).

**1. В результате Христа принятого и живущего в нас – мы становимся храмом Бога и носителями Святого Духа:**

Разве не знаете, что вы храм Божий, и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят; а этот храм – вы (1.Кор.3:16-17).

2. В результате Христа живущего в нас – мы будем преображены в Сущность Христа:

Дети мои, для которых я снова в муках рождения, доколе не изобразится в вас Христос! (Гал.4:19).

**3. В результате Христа живущего в нас – мы будем обладать способностью, искать Бога в своей внутренности:**

Душею моею я стремился к Тебе ночью, и духом моим я буду искать Тебя во внутренности моей с раннего утра (Ис.26:9).

На стражу мою стал я и, стоя на башне, наблюдал, чтобы узнать, что скажет Он во мне, и что мне отвечать по жалобе моей? (Авв.2:1).

**4. В результате Христа живущего в нас – мы при испытании и исследовании самих себя, будем обнаруживать Христа:**

Испытывайте самих себя, в вере ли вы; самих себя исследывайте. Или вы не знаете самих себя, что Иисус Христос в вас? Разве только вы не то, чем должны быть (2.Кор.13:5).

**5. В результате Христа живущего в нас – мы будем испытывать богатство славы и упование на эту славу:**

Тайну, сокрытую от веков и родов, ныне же открытую святым Его, Которым благоволил Бог показать, какое богатство славы в тайне сей для язычников, которая есть Христос в вас,

Упование славы, Которого мы проповедуем, вразумляя всякого человека и научая всякой премудрости, чтобы представить всякого человека совершенным во Христе Иисусе (Кол.1:26-28).

**6. В результате Христа живущего в нас – мы будем слышать голос Святого Духа и истолковывать его своим языком:**

Вот последние слова Давида, изречение Давида, сына Иессеева, изречение мужа, поставленного высоко, помазанника Бога Иаковлева и сладкого певца Израилева: Дух Господень говорит во мне, и слово Его на языке у меня (2.Цар.23:1-2).

И когда Он говорил мне, вошел в меня дух и поставил меня на ноги мои, и я слышал Говорящего мне (Иез.2:2).

7. В результате Христа живущего в нас – мы будем испытывать воскресение в сфере своего сокрушения:

Ибо так говорит Высокий и Превознесенный, вечно Живущий, - Святый имя Его: Я живу на высоте небес и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными духом, чтобы оживлять дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных (Ис.57:15).

**Сокрушённый –** поражённый, хромой.

Разбитый, растерзанный.

Обнищавший, опечаленный.

Доведённый до родов.

Жертва Богу – дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже (Пс.50:19).

Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное (Матф.5:3).

Теперь, когда мы приняли Христа, в Лице Святого Духа а также, в предмете Его заповедей и уставов, мы можем быть помещены на вечное пребывание во Христе.

**Пребывая во Христе – мы будем новым творением:**

Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое (2.Кор.5:17).

А это означает – что мы обретём способность, пребывать в Его воскресении, что позволит нам, постоянно обновляться и совершенствоваться в своём духе.

Посему мы не унываем; но если внешний наш человек и тлеет, то внутренний со дня на день обновляется (2.Кор.4:16).