***08.31.14 Воскресение 12:00 рм***

*Сопровождение к десятинам:*

Тогда подобно будет Царство Небесное десяти девам, которые, взяв светильники свои, вышли навстречу жениху. Из них пять было мудрых и пять неразумных. Неразумные, взяв светильники свои, не взяли с собою масла. Мудрые же, вместе со светильниками своими, взяли масла в сосудах своих.

И как жених замедлил, то задремали все и уснули. Но в полночь раздался крик: Вот, жених идет, выходите навстречу ему. Тогда встали все девы те и поправили светильники свои. Неразумные же сказали мудрым: дайте нам вашего масла, потому что светильники наши гаснут. А мудрые отвечали:

Чтобы не случилось недостатка и у нас и у вас, пойдите лучше к продающим и купите себе. Когда же пошли они покупать, пришел жених, и готовые вошли с ним на брачный пир, и двери затворились; после приходят и прочие девы, и говорят:

Господи! Господи! отвори нам. Он же сказал им в ответ: истинно говорю вам: не знаю вас. Итак, бодрствуйте, потому что не знаете ни дня, ни часа, в который приидет Сын Человеческий (Мф.25:1-13).

В этой притче есть ясное указание, что приготовление к восхищению будет сопровождаться особого рода знамением, выраженным в данной притче, сообщением того, что – Жених идёт. Которое будет понято и воспринято, кстати, всеми девами.

Критерием же, готовности к восхищению, в данной притче – будут являться горящие светильники, под которыми подразумевается возрождённый от Бога – горящий дух человека.

Светильник Господень – дух человека, испытывающий все глубины сердца (Прит.20:27).

В усердии не ослабевайте; духом пламенейте; Господу служите;

утешайтесь надеждою; в скорби будьте терпеливы, в молитве постоянны (Рим.12:11-12).

Знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч! Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих (Отк.3:15-16).

Только при горящем светильнике, мы способны испытывать или исследовать все глубины своего собственного сердца.

Однако, именно в момент пробуждения обнаружится, что у определённой категории святых, светильники, вместо того, чтобы ярко гореть, начнут катастрофически гаснуть.

В силу чего, среди подобной категории начинается паника, которую они попытаются устранить за счёт той категории святых, у которых светильники весело горят. На что, те им отвечают:

«Чтобы не случилось недостатка и у нас и у вас, пойдите лучше к продающим и купите себе».

Из этого ответа становится ясным, что приобретение масла связано с определённой ценой, которую необходимо было платить в своё время, продающим масло.

Однозначно утверждать, что елей, в данной ситуации Святой Дух было бы не совсем верно. Потому, что под елеем в Писании, всегда просматриваются две владычественные инстанции, предстоящие пред Богом всей земли – это Слово Божие и Святой Дух. А посему, елей – символизирует повелевающее слово Бога, помазанное Святым Духом.

И сказал он мне: что ты видишь? И отвечал я: вижу, вот светильник весь из золота, и чашечка для елея наверху его, и семь лампад на нем, и по семи трубочек у лампад, которые наверху его; и две маслины на нем, одна с правой стороны чашечки, другая с левой стороны ее.

И отвечал я и сказал Ангелу, говорившему со мною: что это, господин мой? И Ангел, говоривший со мною, отвечал и сказал мне: ты не знаешь, что это? И сказал я: не знаю, господин мой. Тогда отвечал он и сказал мне так: это слово Господа к Зоровавелю, выражающее: не воинством и не силою, но Духом Моим, говорит Господь Саваоф (Зах.4:2-6).

Мы должны никогда не упускать того момента, что можно принять Святой Дух, но в то же самое время, не быть водимым Святым Духом, в силу не восприятия заповедей Христовых в том виде, в котором Он их завещал.

Потому, что Святой Дух проявляет Свою активность, только в пределах заповедей Божиих. И если эти заповеди, каким-либо образом не воспринимаются или извращаются, то это скорее атмосфера для активности духа заблуждения.

Семь трубочек, по которым поступает елей в светильник – это продающие – или святые, входящие в состав пятигранного служения, через которых Бог посылает Своё помазанное слово.

И чтобы принять это слово, в формате елея, в сосуд своего духа, необходимо заплатить определённую цену.

Во-первых – необходимо принять, продающего слово. Если мы желаем воспользоваться словом, но в то же самое время, не принимаем того, через кого это слово нам посылается – оно никогда, не преобразуется в наших сосудах, в елей.

Условием для признания и принятия продающего, с одной стороны – является внутреннее почтение и посвящение самого себя: во-первых – Господу, а потом и продающему;

А с другой – отдавание Богу десятин и приношений в полное распоряжение продающего.

Когда мы отдаём святыню Господню в распоряжение продающего – мы благословляем Бога в лице продающего. И таким образом, получаем право на встречу со Христом.

Ибо сказываю вам: не увидите Меня отныне, доколе не воскликнете: благословен Грядый во имя Господне! (Мф.23:39).

Грядущий во имя Господне – это посланный Богом; поставленный Богом; помазанный Богом; назначенный Богом.

Они весьма убедительно просили нас принять дар и участие их в служении святым; и не только то, чего мы надеялись, но они отдали самих себя, во-первых, Господу, потом и нам по воле Божией (2.Кор.8:4-5).

***08.31.14 Воскресение 12:00 рм***

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Рассматривая повеление – быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный, мы в определённом формате уже рассмотрели пять составляющих содержащихся в дисциплине воскресения, призванной воздействовать на нас в сфере нашего живого упования на Бога.

И сосредоточились на исследовании шестой, весьма чрезвы-чайной и судьбоносной для нас истины, выраженной в показании веры нашего сердца, призванной посредством воскресения Иисуса Христа, воздвигать всякое данное нам Богом обетование, из смерти и обращать его для нас ко спасению.

**6. Назначение** дисциплины воскресения, в отношениях человека с Богом – призвано посредством веры сердца, воздвигать всякое обетование из смерти и обращать его для нас ко спасению.

Ибо если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься, потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению (Рим.10:9,10).

Я напомню, что на языках иврита и греческого, слово «спасение» – включает в себя совокупность всех обетований Божиих, содержащихся в клятвенном завете Бога с человеком.

Мы должны всегда помнить, что при заключении завета с человеком, Бог в буквальном смысле слова, поставил Себя в полную зависимость от Своих обещаний, и взял на Себя клятвенную ответственность исполнить все Свои обещания, при условии оговоренном в завете:

Что человек, со своей стороны, будет исповедывать своими устами Иисуса своим Господом, и веровать своим сердцем в то, что обращать всякое обетование из смерти ко спасению, он может и призван, не иначе, как только, посредством истины, содержащейся и действующей в воскресении Иисуса Христа.

Именно, посредством исповедания веры Божией, пребывающей в нашем сердце – мы облекаемся в совершенство, выраженное в оружии света, присущего нашему Небесному Отцу.

В силу чего – получаем власть и способность, творить правду и освящаться, в соответствии совершенной воли Божией, и подобно Небесному Отцу – повелевать солнцу своему восходить над злыми и добрыми, чтобы быть свечою в доме Божием для праведных, и городом на вершине горы для неправедных.

А также, будучи облаками наполненными водою – изливать милость Божию на праведных, и гнев Божий на неправедных.

В силу такого предназначения, и такой судьбоносной для нас концепции, содержащейся в исповедании веры нашего сердца, в воскресение Иисуса Христа, вменяемой нам в совершенство, присущего нашему Небесному Отцу, мы пришли к необходимости рассмотреть и исследовать:

**1.** Происхождение и природа исповедуемого нами Слова.

**2.** Назначение исповедуемого нами слова в отношениях с Богом.

**3.** Условия необходимые для исповедания веры сердца.

**4.** Результаты, последующие после исповедания веры сердца.

Отвечая на вопрос первый: Что такое слово? Откуда оно произошло? Какими характеристиками оно наделено в Писании?

Мы сделали ударение на том, что тайна первоначального слова, которое, как семя произвело все последующие слова, вначале содержалась в недрах Бога, в формате Его мыслей.

Но когда эти мысли были трансформированы в слова, исходящие из уст Божиих – то эти слова явились тем самым материалом, из которого Бог создал, как невидимые духовные сферы, так и видимую вселенную, включающую в себя небо и землю, и всё что наполняет их.

А посему, когда Бог сказал: сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над всею землею (Быт.1:26).

То практически, Он передоверил этот строительный материал человеку, чтобы человек посредством своих исповеданий, исходящих из веры своего сердца в то, что Иисус является его Господином, и что Бог воскресил Его для нашего оправдания –

Мог из этого строительного материала, в предмете исповедания веры своего сердца, в-первую очередь – владычествовать над своею землёю, чтобы устроять из себя дом духовный и священство святое, и приносить в этом устроенном им доме, духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом.

В связи с этим, мы отметили, что в Писании, всякое слово Бога, исходящее из уст Бога, равно как, и всякое слово веры, исходящее из сердца детей Божиих, во-первых – имеет свой:

 **1.** Определённый источник.

 **2.** Определённый вес.

 **3.** Определённую цель.

 **4.** Определённую скорость.

 **5.** Определённый звук.

 **6.** Определённый образ.

 **7.** Определённый цвет.

 **8.** Определённую температуру.

 **9.** Определённый запах.

**10.** Определённые полномочия.

**11.** Определяет достоинство и статус своего господина.

**12.** Представляет интересы своего господина.

Именно совокупность составляющих характер всякого слова веры, призвана облечь и соделать исповедания веры нашего сердца в такое достоинство – что полномочия наших слов, будут равны полномочиям слов, исходящих из уст Бога.

Потому, что только через исповедание веры нашего сердца в то, что Иисус является нашим Господином, и в то, что Бог воскресил Его из мёртвых для нашего оправдания, Бог получает право, исполнять для нас то, что Он ранее, обещал в Своём Слове.

А мы, при исповедании такой веры, получаем возможность возвещать совершенство присущее нашему Небесному Отцу.

В определённом формате, мы уже рассмотрели восемь составляющих, которые определяют всякое слово веры.

И остановились на исследовании девятой – это определённый запах всякого, исповедуемого нами слова веры.

Который, как мы уже отмечали ранее,зависит от степени нашего отношения к способности, не повреждать слова Божьего.

**9.** **Определённый запах всякого слова веры –** зависит от нашей способности – не повреждать слова Божьего:

Или же к тому, насколько мы готовы, чтобы не приспособлять истину в формате закона и уставов, к собственной выгоде, к сложившимся обстоятельствам и, к собственному малодушию.

А напротив, самим приспособляться к истине, что на практике означает – не повреждать слова Божия, и таким образом, творить правду и освящаться.

Благодарение Богу, Который всегда дает нам торжествовать во Христе и благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте. Ибо мы Христово благоухание Богу в спасаемых и в погибающих: для одних запах смертоносный на смерть,

А для других запах живительный на жизнь. И кто способен к сему? **Ибо мы не повреждаем слова Божия**, как многие, но проповедуем искренно, как от Бога, пред Богом, во Христе (2.Кор.2:14-17).

Исходя из данного места Писания, чтобы в исповеданиях своей сердечной веры, быть благоуханием Христовым, и не привносить в него примесь зловония собственного мнения в определении добра и зла, нам необходимо было выполнить четыре условия:

**1.** Наши исповедания должны быть искренними.

**2.** Наши исповедания должны исходить от Бога.

**3.** Наши исповедания должны происходить пред Богом.

**4.** Наши исповедания должны произноситься во Христе.

В определённом формате, мы с вами уже рассмотрели первые три условия и остановились на рассматривании четвёртого, а именно: Какую цену необходимо заплатить, чтобы исповедания веры нашего сердца, могли происходить во Христе?

При всём этом, мы пришли к выводу: что, исповедать веру своего сердца во Христе, возможно только в одном случае – когда мы уповаем на Христа.

А это может происходить также, только при одном условии, когда мы позволяем Христу, в предмете слова Божьего, и в Лице Святого Духа, пребывать в нашем сердце.

И такое упование, основанное на способности давать место в своём сердце, для пребывания в нём слова Божьего и Святого Духа, налагает на нас ответственность пред Богом, представлять Его интересы в небесах; на земле; и, в преисподней.

В то время как Святому Духу – такое упование даёт возможность, поместить нас во Христе Иисусе.

Помещая же нас во Христе Иисусе, Дух Святой берёт на Себя ответственность – быть нашим Ходатаем, и представлять наши интересы пред Богом в небесах, на земле, и в преисподней.

Мы с вами уже коснулись некоторых требований необходимых для обретения упования на Христа, связанных с нашим решением, принять Христа в своё сердце.

И для убеждённости наличия упования на Христа – мы обратились к исследованию тех результатов, которые последуют или будут происходить от Христа, сокрытого в нас.

Учитывая при этом, что подлинное упование на Христа, в-первую очередь – простирается и распространяется на жизнь вечную, которая никак не связана с нашим телом, которое будучи тленным, не может наследовать нетление. Как написано:

И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков (1.Кор.15:19).

**1. В результате Христа принятого и живущего в нас – мы становимся храмом Бога и носителями Святого Духа:**

2. В результате Христа живущего в нас – мы будем преображены в Сущность Христа:

**3. В результате Христа живущего в нас – мы будем обладать способностью, искать Бога в своей внутренности:**

**4. В результате Христа живущего в нас – мы при испытании и исследовании самих себя, будем обнаруживать Христа:**

**5. В результате Христа живущего в нас – мы будем испытывать богатство славы и упование на эту славу:**

**6. В результате Христа живущего в нас – мы будем слышать голос Святого Духа и истолковывать его своим языком:**

7. В результате Христа живущего в нас – мы будем испытывать воскресение в сфере своего сокрушения:

Только после выше означенных результатов, мы можем быть облечены в упование на Бога, что в свою очередь, при нашей соработе с истиной, о прибежище во Христе Иисусе, позволит Духу Святому поместить нас во Христе Иисусе.

Итак, первая составляющая во Христе Иисусе, на которую мы с вами обратили наше внимание, свидетельствует о том – что во Христе Иисусе, мы становимся новым творением, которое уже не связано с генетическим грехом и не зависит от него, но напротив – связано с генетической праведностью.

**Пребывая во Христе – мы будем новым творением:**

Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое (2.Кор.5:17).

Фраза «древнее прошло» свидетельствует о наличии греховного наследия, – которое изглажено искупительной кровью Агнца.

**Пребывая во Христе – мы будем иметь мир с Богом:**

Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения (2.Кор.5:19).

**Пребывая во Христе – мы будем иметь добрую совесть:**

Имейте добрую совесть, дабы тем, за что злословят вас, как злодеев, были постыжены порицающие ваше доброе житие во Христе (1.Пет.3:16).

**Пребывая во Христе – мы будем облечены в вечную славу:**

Бог же всякой благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе, Сам, по кратковременном страдании вашем, да совершит вас, да утвердит, да укрепит, да соделает непоколебимыми (1.Пет.5:10).

**Пребывая во Христе – мы будем способны познавать Бога:**

Сын Божий пришел и дал нам свет и разум, да познаем Бога истинного и да будем в истинном Сыне Его Иисусе Христе. Сей есть истинный Бог и жизнь вечная (1.Ин.5:20).

**Пребывая во Христе – мы будем мёртвыми для греха, живыми же для Бога:**

Зная, что Христос, воскреснув из мертвых, уже не умирает: смерть уже не имеет над Ним власти. Ибо, что Он умер, то умер однажды для греха; а что живет, то живет для Бога.

Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем (Рим.6:9-11).

**Почитать** означает– считать, думать, мыслить, рассуждать, размышлять, заключать, делать умозаключения.

**Пребывая во Христе – мы будем свободными от закона греха и смерти:**

Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти (Рим.8:1-2).

**Пребывая во Христе – мы будем являться обладателями премудрости, праведности, освящения и искупления:**

От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением (1.Кор.1:30).

**Пребывая во Христе – мы будем носителями воскресения:**

Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его (1.Кор.15:22-23).

Речь идёт о преобразовании и воскресении наших тленных тел, в тела нетленные. Пребывая во Христе, в наши тленные тела, внедряется генетика нетления, которая в определённое Богом время, при гласе Архангела и трубе Божией, воскресит и преобразит наши смертные тела, в нетленные и бессмертные.

И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного. Но то скажу вам, братия, что плоть и кровь не могут наследовать Царствия Божия, и тление не наследует нетления.

Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся.

Ибо тленному сему надлежит облечься в нетление, и смертному сему облечься в бессмертие. Когда же тленное сие облечется в нетление и смертное сие облечется в бессмертие,

Тогда сбудется слово написанное: поглощена смерть победою. Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа? Жало же смерти - грех; а сила греха – закон (1.Кор.15:49-56).

А посему, если человек не находится во Христе, то он не может быть носителем воскресения жизни. А следовательно, он при всём своём желании, не повреждать слово Божие, в исповеданиях своей веры – будет повреждать его.

И вместо благоухания Христова, будет распространять на всяком месте, зловоние собственной непорочности и зловоние собственного мнения в определении добра и зла.

**Пребывая во Христе – мы будем утверждены и помазаны Богом воздвигать всякое обетование из смерти:**

Ибо все обетования Божии в Нем "да" и в Нем "аминь", - в славу Божию, через нас. Утверждающий же нас с вами во Христе и помазавший нас есть Бог (2.Кор.1:20-21).

Пребывая во Христе, мы будем просвещены в отношении установленного Богом порядка – через кого, и каким образом, воздвигать данные нам обетования из смерти Господа Иисуса.

И после всех злодеяний твоих, - горе, горе тебе! говорит Господь Бог, - ты построила себе блудилища и наделала себе возвышений на всякой площади;

При начале всякой дороги устроила себе возвышения, позорила красоту твою и раскидывала ноги твои для всякого мимоходящего, и умножила блудодеяния твои (Иез.16:23-25).

Если мы не будем находиться во Христе Иисусе, то у нас не будет откровения о том, к какому конкретному лицу, мы призваны себя привязывать или же, кого Бог поставил над нами, чтобы через них мы могли бы воздвигать всякое обетование из смерти.

В силу чего – мы сами будем избирать себе учителей, которые бы льстили нашему слуху, и таким образом – отвратим слух свой от истины и обратимся к басням.

Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням (2.Тим.4:3,4).

Исходя из данной концепции, если мы отвергаем человека, которого Бог поставил над нами, чтобы привести нас в совершенство во Христе Иисусе,

И чтобы через него, и тех, кто находится с ним в одном духе, воздвигать всякое обетование из смерти – то при исповедании своей веры, мы не сможем не повреждать слова Божьего. А следовательно – не сможем и быть благоуханием Христовым.

И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова,

Доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова;

Дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос,

Из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви (Еф.4:11-16).

**Пребывая во Христе – мы получим независимость от религии, сословия и пола:**

Ибо все вы сыны Божии по вере во Христа Иисуса; все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе (Гал.3:26-28).

Вера во Христа Иисуса – определяется послушанием Его заповедям, действующим в Его Царстве, в лице Его Церкви, обусловленном в Его порядке.

Если человек, заключает завет с Богом в крещении водою, но не видит во Христе Иисусе независимости от религии, сословия и пола, то таким образом, он нарушает заповеди Божии, и его крещение становится – не крещением.

Обрезание полезно, если исполняешь закон; а если ты преступник закона, то обрезание твое стало необрезанием.

Итак, если необрезанный соблюдает постановления закона, то его необрезание не вменится ли ему в обрезание? И необрезанный по природе, исполняющий закон, не осудит ли тебя, преступника закона при Писании и обрезании?

Ибо не тот Иудей, кто таков по наружности, и не то обрезание, которое наружно, на плоти; но тот Иудей, кто внутренно таков, и то обрезание, которое в сердце, по духу, а не по букве: ему и похвала не от людей, но от Бога (Рим.2:25-29).

Исходя из имеющегося определения, если человек отвергает истину о независимости от религии, сословия и пола, то он, при исповедании своей веры пред Богом, будет повреждать слово Божие. В силу чего, не сможет и быть благоуханием Христовым.

**Пребывая во Христе – мы будем гонимы:**

Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы (2.Тим.3:12).

Гонение за благочестивую жизнь во Христе Иисусе это, во- первых – свидетельство, что в исповеданиях своей веры перед Богом, мы не повреждаем слова Божия, как это делают многие.

И, во-вторых – это доказательство того, что мы являемся благоуханием Христовым, и служим для наших гонителей, запахом смертоносным на смерть.

При условии, что гонения за благочестивую жизнь, мы будем воспринимать с радостью, как знаки особого отличия.

Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное. Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить за Меня. Радуйтесь и веселитесь, ибо велика ваша награда на небесах: так гнали и пророков, бывших прежде вас (Мф.5:10-12).

Синедрион во главе с первосвященником, призвав Апостолов, били их и, запретив им говорить о имени Иисуса, отпустили их. Они же пошли из синедриона, радуясь, что за имя Господа Иисуса удостоились принять бесчестие (Деян.5:40,41).

Если мы своей благочестивой жизнью, не возбуждаем ненависти у религиозных начальников, возглавляющих религиозную среду, то это означает, что мы обманываем самих себя. А также то, что наша благочестивая жизнь – на самом деле является приспособлением к религиозным человеческим догматам.

Мы должны знать, что приспособление к религиозным человеческим постановлениям, чтобы не быть гонимыми за истину – свидетельствует о том, что мы отказываемся платить цену за то, чтобы пребывать во Христе Иисусе.

В силу чего, исповедания нашей веры пред Богом – вынуждены будут повреждать слово Божие, как это делают многие. А следовательно – мы не сможем быть и распространять благоухание Христово на всяком месте.

**Пребывая во Христе – мы становимся обладателями такой веры, которая действует любовью:**

Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью (Гал.5:6).

Во-первых – вера действующая любовью Божиею, основана на послушании заповедям Божиим, не из страха оказаться в озере огненном, а из всепоглощающей любви к Богу.

Что мы любим детей Божиих, узнаем из того, когда любим Бога и соблюдаем заповеди Его. Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его нетяжки (1.Ин.5:2,3).

Во-вторых – вера действующая любовью Божиею, основана на таком дерзновении к Богу, причиной которого является – наша непорочная совесть или же, наше доброе сердце.

И вот по чему узнаем, что мы от истины, и успокаиваем пред Ним сердца наши; ибо если сердце наше осуждает нас, то кольми паче Бог, потому что Бог больше сердца нашего и знает все. Возлюбленные! если сердце наше не осуждает нас,

То мы имеем дерзновение к Богу, и, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним. А заповедь Его та,

Чтобы мы веровали во имя Сына Его Иисуса Христа и любили друг друга, как Он заповедал нам. И кто сохраняет заповеди Его, тот пребывает в Нем, и Он в том. А что Он пребывает в нас, узнаем по духу, который Он дал нам (1.Ин.3:19-24).

Если мы полагаем, что находимся во Христе, но в то же самое время исходим завистью к своим ближним, то мы всё ещё пребываем в смерти, и не имеем жизни вечной, призванной пребывать в нашем сердце.

Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев; не любящий брата пребывает в смерти. Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей (1.Ин.3:14,15).

Находясь под влиянием зависти, мы на всяком месте будем распространять, не благоухание Христово, а зловоние скрытой в себе ненависти. В силу чего, при исповедании веры своего сердца – чтобы приспособить под себя истину, мы всегда будем повреждать слово Божие.

**Пребывая во Христе – мы будем обладать гарантиями восхищения:**

Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем (1.Фес.4:16-17).

Цена за обладание гарантиями восхищения, содержится в нашем правильном отношении и обращении к пророческому слову, означенному в Писании. Которое невозможно будет разрешить способностями своего ума.

И доказательством такого отношения – будет являться признание над собою делегированной власти Бога, и внутреннее свидетельство, в предмете утренней звезды, взошедшей на небосводе нашего сердца.

Мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день

И не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших, зная прежде всего то, что никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою. Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым (2.Пет.19-21).

Если мы ориентированы, не на познании Бога, а на Евангелизации, и на дарах Святого Духа – мы находимся вне Христа, и не можем обладать гарантиями на восхищение. В силу чего, при исповедании веры своего сердца – мы будем искажать слово Божие, и не сможем служить благоуханием Христовым.