***02.20.15 Пятница 7:00 рм***

**Учение о крещении Святым Духом: часть 1**

Так говорит Господь: остановитесь на путях ваших и рассмотрите, и расспросите о путях древних, где путь добрый, и идите по нему, **и найдете покой душам вашим** (Иер.6:16).

***Возвращение к древнему пути добра.***

Возможность найти или возвратиться к древнему пути добра – это возможность, войти в Царство Небесное, тесными Вратами.

Которые в Писании определяются – начатками учения, а вернее, начальствующим учением, Иисуса Христа, пришедшего во плоти.

Сущность же самого Царства Небесного, которое Христос называл «Евангелием Царствия» – определяется, в начальствующем учении Христа, такими неземными критериями и достоинствами, - как праведность, мир и радость во Святом Духе.

Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе (Рим.14:17).

Говоря о этих трёх достоинствах, призванных обуславливать природу Царства Небесного в человеке, следует иметь в виду – что в данном месте Писания идёт речь, не об обретении этих достоинств, а, об их представительстве, и их возвещении.

Что указывает на тот фактор, что для того, чтобы обрести Царство Божие, в предмете этих трёх достоинств, которым, по сути дела, нет аналога, ни в одном словаре мира – его необходимо прежде найти.

А, следовательно – искать Царство Небесное, в предмете древнего пути добра – следует в совокупности плода праведности, мира и радости, которые пребывают, исключительно в недрах Святого Духа.

И, как мы ранее отмечали, возвратиться к древнему пути добра или, найти тесные Врата, в учении Иисуса Христа – удаётся немногим.

А это, по многократным заявлениям Христа означает – что многие, которым в силу их собственной жестоковыйности, и невежества, не удастся найти тесные Врата, в начальствующем учении Христа.

Придёться поносить его, как некое еретическое заблуждение, в результате чего – наследуют вечную погибель.

А тем, кто смирит своё сердце пред Богом и станет Его учеником, чтобы войти тесными Вратами, выраженными в начальствующем учении, Иисуса Христа – наследуют жизнь вечную.

Входите тесными вратами, потому что широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их (Мф.7:13,14).

Исходя из имеющегося смысла, тесные врата – это праведность, мир, и радость во Святом Духе. И, как бы это не звучало парадоксально, но широкие врата – это тоже, праведность, мир, и радость.

Кардинальная же разница заключается в том – что, люди, входящие тесными вратами, дают оценку этим трём достоинствам, во Святом Духе, благодаря Его откровению в своём сердца, через слышание и повиновение благовествуемому слову о Царствии Небесном.

В то время как люди, входящие широкими вратами – дают оценку этим трём достоинствам, независимо от Святого Духа и, вне Святого Духа, благодаря силе своего собственного ума.

В силу чего, трактовка в понимании Царства Божия в человеке, обуславливающая свободу Христову – блуждает от одного индивидуального интеллекта, к другому.

За основание исследования, древнего пути добра – мы обратились к словам Апостола Павла, которому по милости и вдохновению Святого Духа, удалось, в кратких и метких определениях сформулировать содержание порядка, присутствующего в учении Христовом.

Образ четырёх рек, вытекающих из Едема, для орошения рая – это четыре основных начальствующих учений Иисуса Христа, каждое из которых обладает в самом себе тройственностью различных функций, что в общей сумме составляет двенадцать.

Посему, окропив себя начальствующим учением Христа и облекшись в оружие света, содержащегося в господстве этого учения, устроим себя в дом Божий; потому, что – невозможно дважды полагать основание обращению от мертвых дел и вере в Бога: учению о крещениях, о возложении рук, о воскресении мертвых и о суде вечном (Евр.6:1-2).

При рассматривании учения о крещениях, мы отметили, что оно едино, в том смысле, что все три крещения, погружает нас в смерть Господа Иисуса, но исполняют различные функции. Например:

**Главная функция**, которую призвано исполнять смерть Христа, в крещение Водою – это отделение человека от мира, лежащего во зле.

**Главная функция**, которую призвано исполнять смерть Христа, в Крещение Святым Духом – это отделять нас от суетной жизни отцов.

**Главная функция**, которую призвано исполнять смерть Христа, в Крещение Огнём – это отделять нашего нового человека, от ветхого.

Я крещу вас в воде в покаяние, но Идущий за мною сильнее меня; я не достоин понести обувь Его; Он будет крестить вас Духом Святым и огнем (Мф.3:11).

В назначении каждого из трёх крещений, помимо главной функции, отделяющей одно крещение от другого, содержится ещё ряд назначений, которые не работают друг без друга: так, как – находятся в зависимости друг от друга, и определяют истинность друг друга.

В определённом формате, насколько это позволил нам Бог, и мера нашей веры, мы уже рассмотрели учение о крещении Водою.

А посему, сразу обратимся к исследованию учения о крещении Святым Духом, которое в основании стены нового Иерусалима – выполнено из драгоценного Сапфира и, является вторым.

Основания стены города украшены всякими драгоценными камнями: основание второе – Сапфир (Отк.21:19).

***Крещение Святым Духом – основание второе: Сапфир.***

Однако прежде, чем мы обратимся к полномочиям, содержащимся во втором основании из Сапфира, представляющего учение о крещении Святым Духом, следует хотя бы в кратце, уделить внимание Самой Личности Святого Духа, Который призван производить это крещение, средствами, содержащимися в смерти Господа Иисуса.

Потому, что Святой Дух – это Третья Личность Божества. В то время как крещение – это работа Святого Духа, которую Он проводит, по повелению Небесного Отца, первой Личности Божества, средствами, содержащимися в смерти Сына Божия, второй Личности Божества.

И, собрав учеников, Иисус повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым (Деян.1:4,5).

**Дух Святой** – это, пожалуй, самая таинственная **Личность Единого Бога**, относящаяся к Его Тpетьей Ипостаси.

В силу невежества, некотоpые дети Божии склонны пpедполагать, а поpою и утвеpждать, что Дух Святой, не является Личностью, но что это – некое дыхание Бога или же, Его энеpгия, как нечто безликое и неопpеделенное, не имеющее формы.

Но даже пpи повеpхностном знакомстве с Писанием становится ясно, что это недоpазумение, имеет гоpаздо более глубокие коpни, чем только простое невежество, это – пpосто помpачение pассудка, и захват опpеделенной теppитоpии ума, духом обольстителем.

Энергия Бога, никогда не может проявляться, вне Личности Бога. Чтобы утешать или же, успокаивать человека, пришедшего к Богу от всевозможных страхов и фобий – необходим Другой Утешитель.

И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет (Ин.14:16,17).

Исходя из этого, и других многочисленных мест Писания, **Утешитель** или же, **Дух Истины** – это Личность; а, не безликая энергия.

Дух Святой обладает одной пpиpодой с Богом Отцом и, с Богом Сыном, а так же, едиными намеpениями, и пpеследует единую цель, хотя в достижении единой цели, Каждый из Них, исполняет разные функции или разные роли. В этом смысле – Бог Един.

**Бог Отец** – это Мысль, содержащая в Себе, Его цель и Его волю.

**Бог Сын** – это Слово, открывающее, цель и волю Бога.

**Бог Святой Дух** – это Сила, приводящая в исполнение это Слово.

Ибо три свидетельствуют на небе: Отец, Слово и Святый Дух; и Сии три суть едино. И три свидетельствуют на земле: дух, вода и кровь; и сии три об одном (1.Ин.5:7,8).

**Отец, Сын и Дух Святой** – Единосущны, и в силу Своего Божества, отличаются от всего сотвоpенного Ими.

В отношениях, между Тремя Личностями Божества – существует священная иерархия, во главе, которой – стоит Бог Отец.

Единосущность Отца, Сына, и Святого Духа, состоит в том, что в Своём происхождении, все Они – не имеют, ни начала, ни конца дней.

Все три Личности – Вездесущи и независимы от времени, так, как обладают способностью, единовременно находиться, не только в настоящем прошедшем и будущем; но и, единовременно находиться и пребывать, в неизмеримой бесконечности всей вечности.

Не смотря на то, что у Каждой из трёх Личностей Божества в отдельности, есть опpеделённые функции. Никогда, функции Одного, не могут быть выполнены Дpугим. В пpиpоде Бога, пpосто нет такой пpедpасположенности. А посему, в отношении цели, поставленной Богом Отцом – все три Личности всегда действуют сообща.

Повелением Бодрствующих это определено, и по приговору Святых назначено, дабы знали живущие, что Всевышний владычествует над царством человеческим, и дает его, кому хочет, и поставляет над ним уничиженного между людьми" (Дан.4:14).

В этом смысле – Они Едины. Благодаря Своему Единению с Богом Отцом, все три Личности Всевидящи, и Всемогущи. Что в принципе означает – что Бог, может сделать всё, что Он захочет, или пожелает.

В Книге пророка Исаии, есть одно уникальное место, в котором определённо и ясно, раскрывается Божественная иерархия, в отношениях Отца, Сына, и Святого Духа.

Приступите ко Мне, слушайте это: Я и сначала говорил не тайно; с того времени, как это происходит, Я был там; и ныне послал Меня Господь Бог и Дух Его (Ис.48:16).

Именно, по этому образу и подобию Единый Бог, сотворил человека, который является совокупностью – духа, души, и тела.

И сказал Бог: **сотворим** человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею (Быт.1:26).

Исходя из имеющейся констатации следует, что в сотворении человека, участвовали все три Личности.

Кстати, сегодня немало деноминаций где, не только Святой Дух, но и Сын Божий, Рождённый девственницей, не знавшей мужа, от семени Слова Божьего, обращённого силою Святого Духа в плоть – не пpизнаётся, и приравнивается этим злым родом, к обыкновенным человекам, которые родились от семени мужа.

И Слово стало плотию, и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца (Ин.1:14).

А посему, когда определённые люди и религиозные движения, приравнивают Сына Божия, в достоинстве, Сына Человеческого, к обыковенным человекам, то как в одном, так и в дpугом случае, виден один почеpк, и одно намеpение – дискpедитиpовать Бога, как Бога.

Однако Писание говорит, что такие люди немного успеют и недолог тот час, когда их безумие обнаpужится пеpед всеми.

Всегда учащихся и никогда не могущих дойти до познания истины. Как Ианний и Иамврий противились Моисею, так и сии противятся истине, люди, развращенные умом, невежды в вере. Но они не много успеют; ибо их безумие обнаружится перед всеми, как и с теми случилось (2.Тим.3:7-9).

В Писании, каждая из трёх Личностей Единого Бога, самостоятельно откpывается и пpоявляет Себя в Слове Божием.

Но именно, в Тpетьей Ипостаси Божества, как нигде, выражена с особой силой, Божественное благородство и скpомность. А именно:

Дух Святой, ничего не делает от Своего имени, и в Своё имя. Всё, что Он делает и говорит, Он беpёт от Иисуса, и пpославляет Его. Такова Божественная скpомность, Он не заботится о Себе, не pевнует за Себя, а ревнует за тех, за кого ревнует Отец и Сын. Как написано:

До ревности любит дух, живущий в нас (Иак.4:5).

Каждая из Тpёх Личностей – обладает в Своей пpиpоде, так же, заботой и pевностью Дpуг о Дpуге, и стаpается исполнять волю и желание Дpуг Дpуга. Бог Отец, пpедвосхищает желание Сына, и пpиводит эти желания в исполнение, посредством силы Святого Духа.

Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит (Кол.1:15-17).

Сын Божий, в Свою очеpедь, pевнует об Отце, и находит высшее для Себя блаженство, твоpить волю Своего Отца, силою Святого Духа.

Моя пища есть творить волю Пославшего Меня и совершить дело Его (Ин.4:34).

Однако творить волю Своего Отца, и совершать Его дело, Сын Божий мог только благодаря тому, что Отец Небесный, помазал Его силою Святого Духа. Потому, что, исполнить волю Небесного Отца – даже для Сына Божьего, невозможно без силы Святого Духа.

А посему, для Сына Божьего, исполнение воли Небесного Отца – это всегда совместное сотрудничество – Отца, Сына, и Святого Духа.

Бог Духом Святым и силою помазал Иисуса из Назарета, и Он ходил, благотворя и исцеляя всех, обладаемых диаволом, потому что Бог был с Ним (Деян.10:38).

Практически, как на языках иврита, так и греческого, не существует такого определения в слове «сила», которая могла бы даваться человеку, посредством Божественного помазания, как нечто безликое и независимое от Святого Духа или, добавочное к Святому Духу.

Бог, Духом Святым помазал Иисуса из Назарета. Это помазание, в Лице Святого Духа, облекло Его силою, чтобы Он ходил, благотворя и исцеляя всех, обладаемых диаволом. Из действий, обнаруживающих это помазание, мы можем заключить, что Бог был с Ним.

Кстати, эта же мысль присутствует и, в прощальных словах Христа, к Своим ученикам, перед вознесением Его к Отцу:

И, собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чем вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым. Посему они, сойдясь, спрашивали Его, говоря:

Не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю? Он же сказал им: не ваше дело знать времена или сроки, которые Отец положил в Своей власти, но вы примете силу,

Когда сойдет на вас Дух Святый; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли. Сказав сие, Он поднялся в глазах их, и облако взяло Его из вида их (Деян.1:8,9).

**Сила** **Святого Духа** – это мощь Отца, крепость Отца.

Возможность Отца; способность Отца.

Конкретная цель Отца; святыня Отца.

Мышца Отца; Десница Отца; Слава Отца.

Ризы власти, спускающиеся до пят.

Из имеющегося смысла следует – что, ни Сын Божий, ни разумеется человек, не может распоряжаться помазанием по своему усмотрению.

Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно. Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом (1.Кор.12:11,13).

Кстати, сам промысел, крестить человека Духом Святым и Огнём – принадлежит, исключительно Небесному Отцу. Но выполнять этот промысел – призван Сын Божий, в достоинстве, Сына Человеческого.

Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди. И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет (Ин.14:15-17).

**Исходя из того, что крещение Святым Духом**,во владычественном учении Иисуса Христа – является вторым,топри сравнении с двенадцатью основаниями стены нового Иерусалима, второе основание – было выполнено из драгоценного камня «Сапфира».

При исследовании Писания, мы увидим, что драгоценный камень Сапфир, отождествляющий учение о крещении Святым Духом, появляется именно там, где Бог что-то говорит, посредством Святого Духа или, что-то совершает, посредством силы Святого Духа.

Когда Бог позволил Моисею, Аарону, Надаву, Авиуду, и семидесяти старейшинам взойти к Нему на гору, на которой Он дал Израилю закон и заключил с ними завет, то они видели Бога Израилева, и вот под ногами Его, **было нечто подобное работе, из чистого Сапфира**.

Потом взошел Моисей и Аарон, Надав и Авиуд и семьдесят из старейшин Израилевых, и видели Бога Израилева; и под ногами Его нечто подобное работе из чистого сапфира и, как самое небо, ясное (Исх.24:9,10).

Обратим внимание на то, что подножие ног Божиих – представлено, как результат чьей-то работы, из материала чистого Сапфира.

Нам известно, что в Скинии Моисея, все подножия Святилища, на которых утверждалась Скиния Свидетельства – были вылиты из чистого серебра, которое являлось прообразом работы, из чистого Сапфира, в предмете пречистой Крови, креста Христова.

И, что Сын Божий, принёс Себя непорочного Богу – посредством персонифицированного Сапфира, в Лице Святого Духа. Как написано:

Ибо если кровь тельцов и козлов и пепел телицы, через окропление, освящает оскверненных, дабы чисто было тело, то кольми паче Кровь Христа, Который Духом Святым принес Себя непорочного Богу, очистит совесть нашу от мертвых дел, для служения Богу живому и истинному! (Евр.9:13,14).

Исходя из этого места Писания следует, что только в крещении Святым Духом, пречистая Кровь, креста Христова, уподобленная чистому Сапфиру – может очистить совесть нашу от мёртвых дел, чтобы и мы, в свою очередь, могли стать в очах Небесного Отца, чистым Сапфиром и служить Богу Живому и Истинному.

Таким образом, подножие подобное работе из чистого Сапфира – это соработа человека с содержанием, которое находится в истине крещения Святым Духом, раскрывающим силу Крови Христовой.

В силу этого, мы можем заключить, что пречистая Кровь креста Христова – является чистым Сапфиром, из которого Святой Дух устроил подножие Святилища, в Котором пребывает Бог.

В Крови Христа, сокрыта таинство природы жизни Божией, которой обладают – Отец, Сын, и Святой Дух.

А посему, для Святого Духа, работа в наших сердцах, с чистым Сапфиром, в предмете истины, о Крови Христовой – отождествляется для нас с Личностью Самого Святого Духа. Как написано:

Святой Дух – есть Залог наследия нашего, для искупления удела Его, в похвалу славы Его (Еф.1:14). Исходя из данной констатации:

**В крещении Святым Духом** – Бог выкупает нас Кровию Христа, от суетной жизни отцов, которая являлась нашим наследием. И только, таким образом, Святой Дух, становится Залогом нашего наследия.

Зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена для вас,

Уверовавших чрез Него в Бога, Который воскресил Его из мертвых и дал Ему славу, чтобы вы имели веру и упование на Бога (1.Пет.1:18-21).

А посему, крещение Святым Духом, при условии познания имеющихся в нём полномочий – даёт возможность Святому Духу, посредством пречистой и искупительной Крови Христовой – образовать нас в достоинство чистого Сапфира. И, таким образом, соделать нас уделом Божиим, в похвалу славы Божией.

Исходя из ценностей, содержащихся в Крови креста Христова, составляющих наше наследие во Святом Духе, Давид призывал поклонников Бога, к поклонению Его подножия, которое являлось –работой Святого Духа из чистого Сапфира.

Пойдем к жилищу Его, поклонимся подножию ног Его (Пс.131:7).

Именно подножие Бога, выраженное в работе из чистого Сапфира – являлось пред Богом, как свидетельством совершённого искупления, от суетной жизни отцов, так и свидетельством того, что данный человек – зависит от Святого Духа и, водится Святым Духом.

Превозносите Господа, Бога нашего, и поклоняйтесь подножию Его: свято оно! (Пс.97:5).

Чтобы утешить Свой народ, во время сражения с разбушевавшейся стихией неверия – Бог, через пророка Исаию предвозвестил:

Бедная, бросаемая бурею, безутешная! Вот, Я положу камни твои на рубине и сделаю основание твое из сапфиров (Ис.54:11).

Это пророчество указывает на тот фактор, что подножие Бога, в работе из чистого Сапфира, находящегося во святилище нашего сердца – это результат нашей верности Богу, проявленной среди шторма скорбей, и невзгод, со стороны организованных сил тьмы: в лице нашей плоти; в лице нечестивых, и мира, лежащего во зле.

Кстати Сапфир, так же, как и Яспис присутствовал на судном наперснике первосвященника, посредством которого Бог разговаривал с человеком, и человек мог слышать Его голос.

И если голос Ясписа, в основании первом, на судном наперснике первосвященника – это откровение истины, призванной сделать нас свободными от власти мира.

То голос Сапфира, на судном наперснике первосвященника – это откровение истины, призванной сделать нас свободными, от власти греховного наследия, унаследованного нами от греховной жизни отцов

Когда пророк Иезекииль видел видение славы Бога, престол Которого шествовал на четырёх крыльях ветра или, на четырёх херувимах, то этот престол, был похож на престол из драгоценного камня Сапфира.

И видел я, и вот на своде, который над главами Херувимов, как бы камень сапфир, как бы нечто, похожее на престол, видимо было над ними (Иез.10:1).

Учитывая, что язык в нашем естестве – это орудие, через которое управляется всё наше естество.

То из этого иносказания следует, что Святой Дух, в святилище нашего сердца, может Управлять нашим языком, при одном условии – если в нашем сердце, будет престол из чистого Сапфира, в предмете доброй совести, очищенной краплением Крови Христовой, от мёртвых дел.

Разумеется, что работа Святого Духа – была бы невозможной, без принятия крещения Святым Духом, Который Сам по Себе, является чистым Сапфиром и искусным Работником с чистым Сапфиром.

Так, в Книге Песни Песней, прекраснейшая из женщин, восхищаясь Своим Возлюбленным, воспевает Его живот, как изваяние из слоновой кости, **обложенное сапфирами.**

Возлюбленный мой бел и румян, лучше десяти тысяч других: руки его - золотые кругляки, усаженные топазами; живот его – как изваяние из слоновой кости, **обложенное сапфирами** (Песн.5:10,14).

Изваяние из слоновой кости, обложенное Сапфирами – это результат соработы Сына Человеческого, с силою Святого Духа. В которой Он полностью поставил Себя в зависимость от Святого Духа.

Благодаря такой зависимости, Он позволил Святому Духу направлять Его, к тем конкретным целям, которые являлись для Него – предназначением Его Небесного Отца.

**Живот** – это внутренность, чрево, утроба. Что указывает на качество и состояние внутреннего мира, которым обладает Возлюбленный.

**Изваяние или же, изделие из слоновой кости** – это образ верности Сына Божьего Своему Отцу, явленной и упроченной в испытаниях, до смерти и смерти крестной.

А посему, чтобы наша внутренность, подобно Сыну Божьему, была обложена сапфирами – прежде необходимо, поставить себя в полную зависимость от Святого Духа, чтобы Он мог изваять нашего внутреннего человека из слоновой кости.

Только слоновая кость, представляющая верность неизменному порядку Бога, явленная нами в послушании истине – может служить основанием для Святого Духа, обложить эту верность сапфирами.

Учитывая этот принцип, необходимо всегда помнить, что всё, что совершал Бог от вечности, что Он совершает сегодня и, что Он будет совершать всю вечность – Он будет совершать силою Святого Духа.

А посему любая сила, которая не является силой Святого Духа – является враждебной Богу, бросает вызов Богу и противостоит Богу.

Именно поэтому, во всех людях, приходящих к Нему – Бог вначале низлагает силою Святого Духа всё, на что они надеяться. Потому, что то, на что мы надеемся – является нашей силой, нашим упованием, нашим поклонением, а следовательно и нашим божеством.

Учитывая этот фактор – всякий раз, когда Писание говорит о силе Бога – Оно всегда имеет в виду, силу Святого Духа.

**Следующее,** что призвано сделать сила, содержащаяся в крещении Святым Духом – это приобщить нас, к достоинствам, которые содержатся в имени стража, написанного на основании из Сапфира.

Стена города имеет двенадцать оснований, и на них имена двенадцати Апостолов Агнца (Отк.21:14).

А посему, чтобы иметь более полное сведение о полномочиях, содержащихся в крещении Святым Духом – нам необходимо будет рассмотреть имя Апостола, которое было написано на этом втором основании, выполненным из чистого Сапфира.

И призвав двенадцать учеников Своих, Он дал им власть над нечистыми духами, чтобы изгонять их и врачевать всякую болезнь и всякую немощь. Двенадцати же Апостолов имена суть сии: первый Симон, называемый Петром, и Андрей, брат его (Мф.10:1,2).

Исходя из имеющегося свидетельства, имя Апостола, написанное на втором основании из чистого Сапфира – Андрей, брат Симона Петра, который, в отличие от остальных Апостолов, первый познакомился со Христом, и затем, привёл к Нему своего брата, Симона.

Видимо поэтому, в первоапостольской Церкви, этого Апостола – называли «Андрей Первозванный». Кстати, это имя сохранилось среди всевозможных христианских конфессий, в названии Церквей, во имя этого Апостола, как «Церковь Андрея Первозванного».

Весьма примечательно, что, не смотря на то, что Апостол Андрей входил в самое ближайшее окружение Христа, мы не имеем никаких посланий, которые бы лично, написал Апостол Андрей к Церкви.

Имя **«Андрей»** означает – мужественный, и сильный. Что указывает на тот фактор, что характер, которым обладает его имя – образно является свойством и ролью Святого Духа, Который приводит людей к Богу, и вдохновляет их, на исполнение их призвания.

Именно этот фактор, быть прототипом Святого Духа, как раз и является ответом, на столь уникальное и незаметное служение, которое исполнял Апостол Андрей, в достоинстве Апостола Христова.

Дух Святой, никогда не действует от Своего имени, и никогда не представляет Сам Себя. Являясь славой Отца и Сына, Он никогда не ищет этой славы для Себя. Он всегда действует и говорит, от имени Отца и Сына, и преследует только их интересы.

Сокрушительная сила Святого Духа, в сочетании с Его благородством и скромностью неземного происхождения, сокрытые в простоте Голубя – это те свойства, к которым мы призваны получить причастие, в смерти Господа Иисуса Христа, при крещении Святым Духом.

И когда Иисус сидел на горе Елеонской против храма, спрашивали Его наедине Петр, и Иаков, и Иоанн, и Андрей: скажи нам, когда это будет, и какой признак, когда все сие должно совершиться?

Отвечая им, Иисус начал говорить: берегитесь, чтобы кто не прельстил вас, ибо многие придут под именем Моим и будут говорить, что это Я; и многих прельстят (Мк.13:3-6).

Весьма знаменательно, что присутствие определённых Апостолов, давало Святому Духу возможность, вдохновлять Иисуса на изречение замечательных и необходимых принципов и предостережений.

От которых, в буквальном смысле – будет зависеть, сохранение нашей веры; выполнение нашего призвания; и, нашего будущего устроения и совершенствования во Христе Иисусе.

Например: те немногие и скудные сведения, которые мы имеем о служении Андрея, как Апостола, говорят о том, что он имел весьма близкие и дружеские отношения с Апостолом Филиппом, о имени которого, мы будем говорить более подробно, когда будем рассматривать пятое основание – являющееся образом завета Соли.

Имя Филипп означает – любитель лошадей. В отношениях Андрея и Филиппа – явно просматриваются некое особое содружество.

Мы должны знать, что всякий раз, когда образ Сына Божьего, при выполнении воли Божией, будет связан с образом боевого и славного Коня Отца, речь будет идти о воинском сражении, которое призван будет совершить Сын Божий, силою Святого Духа.

Боевой Конь, в значении имени Филиппа – это образ завета Соли, отображающего соработу нашей святости со святостью Бога.

Это символ победителя, выигрывающего войны Божии. Именно поэтому, в крещении Святым Духом, учение о смерти Господа Иисуса, в победе над греховным наследием отцов, связано с боевым Конём.

При этом следует учитывать, что святость, лишённая силы Святого Духа – это мёртвые дела религии, свидетельствующие о том, что наша совесть, не очищена от мёртвых дел.

Например, отмечена такая деталь, когда Филиппу необходимо было что-то сказать Иисусу, он вначале говорил об этом Андрею, и затем уже вместе с Филиппом они передавал Иисусу то, что хотел сказать Филипп. Или же, когда Иисус хотел поручить что-либо Филиппу, то именно Андрей, находил способ, для выполнения этого поручения.

Что указывает на тот фактор, и подтверждает тот принцип, что взаимоотношения Сына Божьего, со Своим Небесным Отцом, какой-бы области они не касались, и в каком бы формате они, не проходили – были бы невозможны, без участия силы Святого Духа.

Из пришедших на поклонение в праздник были некоторые Еллины. Они подошли к Филиппу, который был из Вифсаиды Галилейской, и просили его, говоря: господин! нам хочется видеть Иисуса.

Филипп идет и говорит о том Андрею; и потом Андрей и Филипп сказывают о том Иисусу. Иисус же сказал им в ответ: пришел час прославиться Сыну Человеческому. Истинно, истинно говорю вам:

Если пшеничное зерно, пав в землю, не умрет, то останется одно; а если умрет, то принесет много плода. Любящий душу свою погубит ее; а ненавидящий душу свою в мире сем сохранит ее в жизнь вечную.

Кто Мне служит, Мне да последует; и где Я, там и слуга Мой будет. И кто Мне служит, того почтит Отец Мой (Ин.12:20-26).

Ответ Христа, на просьбу Еллинов, (так назывались, не только греки, но и вообще все язычники, воспринявшие греческий язык и культуру), был потрясающим. Так, как, из этого ответа следовало:

Что Еллины могут увидеть Иисуса, при одном условии – когда Он, как Пшеничное Зерно, пав в землю умрёт, и когда Еллины, подобно Ему последуют за Ним и подобно Ему, потеряют свою душу.

И разумеется, что под потерей своей души, которую Еллины унаследовали от греховной жизни своих отцов – подразумевалась погружение в смерть Христа, посредством крещения Святым Духом.

Потому, что назначение смерти Иисуса Христа, в крещении водою – призвано было отделять человека только от мира, к которому он принадлежал. Но, чтобы человек мог отделиться от своего дома, который являлся содержанием греховного наследия его отцов – ему необходимо было, принять крещение Святым Духом.

Знаменательно в этом событии и то, что Еллины, почему-то не обратились, с своей просьбой напрямую ко Христу, хотя впрочем, могли бы это сделать, а обратились к Филиппу.

Филипп же, вместо того, чтобы привести их к Иисусу, или же, самому сказать об этом Иисусу, идёт и говорит об этом Андрею, и только затем уже вместе – они обращаются с этой просьбой к Иисусу.

В данном случае, если имя Апостола Андрея, раскрывает образ и роль Святого Духа, то имя Филиппа, обозначающее – любитель лошадей, раскрывает образ и роль Христа, как Посредника, между Богом и человеком, Который исполняет и представляет Своё ходатайство пред Отцом, не иначе, как только в силе Святого Духа.

Так в Книге пророка Захарии, Сын Божий, как подлинный народоправитель и герой, представлен в образе, славного Коня, на брани, из которого Он будет воспроизведён в Краеугольный Камень.

На пастырей воспылал гнев Мой, и козлов Я накажу; ибо посетит Господь Саваоф стадо Свое, дом Иудин, и поставит их, как славного коня Своего на брани. Из него будет краеугольный камень,

Из него – гвоздь, из него – лук для брани, из него произойдут все народоправители. И они будут, как герои, попирающие врагов на войне, как уличную грязь, и сражаться, потому что Господь с ними, и посрамят всадников на конях (Зах.10:3-5).

Подводя итог этому событию, можно с уверенностью сказать, что крещение Святым Духом, не работает, без славного Коня, на поле брани. Рано и славный конь святости, перестаёт быть таковым, без крещения Святым Духом.

**Следующий момент**, в котором представлен Апостол Андрей, а вернее, содержание его имени, в котором сокрыты полномочия крещения Святым Духом, опять связано с именем славного коня святости, содержащегося в имени Филиппа.

Приближалась же Пасха, праздник Иудейский. Иисус, возведя очи и увидев, что множество народа идет к Нему, говорит Филиппу: где нам купить хлебов, чтобы их накормить? Говорил же это, испытывая его; ибо Сам знал, что хотел сделать. Филипп отвечал Ему:

Им на двести динариев не довольно будет хлеба, чтобы каждому из них досталось хотя понемногу. Один из учеников Его, Андрей, брат Симона Петра, говорит Ему: здесь есть у одного мальчика пять хлебов ячменных и две рыбки; но что это для такого множества? Иисус сказал: велите им возлечь (Ин.6:4-10).

С одной стороны – это событие является прообразом последних дней, в которых Бог возбудит в Своём народе, не жажду воды, и не голод хлеба, отображающие материальное процветание, а жажду слышания слов Господних, как истинного Хлеба Жизни, сходящего от Бога.

А, с другой стороны, это событие связано, с приближением праздника Пасхи, который являлся – преддверием для сошествия Святого Духа, во время которого, ученики Иисуса, будут крещены Святым Духом.

Сам по себе народ Израильский, просто так, ни за кем не ходит, если не будет привлечён к этому сверхъестественной силой.

И, в данном случае – множество народа, были привлечены ко Христу, Небесным Отцом, силою Святого Духа.

Никто не может придти ко Мне, если не привлечет его Отец, пославший Меня; и Я воскрешу его в последний день (Ин.6:44).

Встаёт вопрос: Почему Христос хотел испытать именно Филиппа, а не какого-нибудь другого из присутствовавших с Ним учеников? И почему ответ, приходит через Андрея? Ответ прост:

Потому, что силой Божественного коня, сокрытой в имени Филиппа – являлась сила Святого Духа, сокрытая в имени Андрея.

А посему, чтобы сделать нас причастниками к имени Апостола, написанного на втором основании стены нового Иерусалима, которое, в крещении Святым Духом – призвано избавить нас, от преследующего нас, греховного наследия отцов.

Мы рассмотрим несколько мест Писания, связанных с причастием к мужеству и силе Святого Духа. Памятуя, что никто из человеков, включая Сына Божьего, сам по себе, не может облечься пред Богом в достоинство мужества и силы, для выполнения своего призвания.

Потому, что для выполнения призвания, к которому призвал нас Бог – необходимы мужество и сила Святого Духа. Любая другая сила, которой человек обладает от своей природы – не только, не сможет справиться с такой задачей, но напротив, - помешает её выполнению.

Именно поэтому, чтобы Иаков, сын Исаака, мог выполнить своё призвание пред Богом, которое он вначале пытался выполнять силою, которую он унаследовал по человеческой природе от своих отцов –

Бог образно, посредством силы, содержащейся в крещении Святым Духом, упразднил опору этой силы, благодаря чего, Иаков стал хромать, что и позволило, открыться силе Святого Духа, для выполнения призвания, к которому призвал его Бог.

Чтобы Бог мог укрепить нас силою, содержащейся в крещении Святым Духом и, возвысить рог наш, над врагами нашими, в лице преследующего нас генетического проклятия – нам необходимо сознательно соработать с полномочиями, содержащимися в крещении Святым Духом. А для этой цели – необходимо изучить их.

В противном случае – получив силу, заключённую в крещении Святым Духом – мы будем продолжать задействовать силу своего интеллекта и вместо того, чтобы созидать себя в Боге, мы будем разрушать себя.

Некогда говорил Ты в видении святому Твоему, и сказал: "Я оказал помощь мужественному, вознес избранного из народа. Я обрел Давида, раба Моего, святым елеем Моим помазал его.

Рука Моя пребудет с ним, и мышца Моя укрепит его. Враг не превозможет его, и сын беззакония не притеснит его. Сокрушу пред ним врагов его и поражу ненавидящих его.

И истина Моя и милость Моя с ним, и Моим именем возвысится рог его. И положу на море руку его, и на реки - десницу его. Он будет звать Меня: Ты отец мой, Бог мой и твердыня спасения моего.

И Я сделаю его первенцем, превыше царей земли, вовек сохраню ему милость Мою, и завет Мой с ним будет верен. И продолжу вовек семя его, и престол его – как дни неба (Пс.88:20-30).

И сказала Мария: величит душа Моя Господа, и возрадовался дух Мой о Боге, Спасителе Моем, что призрел Он на смирение Рабы Своей, ибо отныне будут ублажать Меня все роды; что сотворил Мне величие Сильный, и свято имя Его (Лк.1:46-49).

Завещеваю тебе соблюсти заповедь чисто и неукоризненно, даже до явления Господа нашего Иисуса Христа, которое в свое время откроет блаженный и единый сильный Царь царствующих и Господь господствующих, единый имеющий бессмертие,

Который обитает в неприступном свете, Которого никто из человеков не видел и видеть не может. Ему честь и держава вечная! Аминь (1.Тим.6:13-16).

Итак обрежьте крайнюю плоть сердца вашего и не будьте впредь жестоковыйны; ибо Господь, Бог ваш, есть Бог богов и Владыка владык, Бог великий, сильный и страшный, Который не смотрит на лица и не берет даров, Который дает суд сироте и вдове, и любит пришельца, и дает ему хлеб и одежду (Вт.10:16-18).

Поднимите, врата, верхи ваши, и поднимитесь, двери вечные, и войдет Царь славы! Кто сей Царь славы? - Господь крепкий и сильный, Господь, сильный в брани. Поднимите, врата, верхи ваши, и поднимитесь, двери вечные, и войдет Царь славы! Кто сей Царь славы? - Господь сил, Он - царь славы (Пс.23:7-10).

Препояшь Себя по бедру мечом Твоим, Сильный, славою Твоею и красотою Твоею, и в сем украшении Твоем поспеши, воссядь на колесницу ради истины и кротости и правды, и десница Твоя покажет Тебе дивные дела (Пс.44:4,5).

Может ли быть отнята у сильного добыча, и могут ли быть отняты у победителя взятые в плен? Да! так говорит Господь: и плененные сильным будут отняты, и добыча тирана будет избавлена; потому что Я буду состязаться с противниками твоими и сыновей твоих Я спасу;

И притеснителей твоих накормлю собственною их плотью, и они будут упоены кровью своею, как молодым вином; и всякая плоть узнает, что Я Господь, Спаситель твой и Искупитель твой, Сильный Иаковлев (Ис.49:24-26).