***06.28.15 Воскресение 12:00 рм***

***Призванные к совершенству*.**

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

Эта повелевающая заповедь, адресована непосредственно только той категории святых, которые облеклись в достоинство учеников Господа. Что указывает на тот фактор, что, с одной стороны – только свойства ученика, являются доказательством того, что мы являемся сынами нашего Небесного Отца.

А, с другой стороны – что именно природа ученика Христова – является теми инструментами, которые способны сформировать нас, в образ и подобие нашего Небесного Отца.

А посему, можно с определённой точностью констатировать – что путь, ведущий нас к совершенству – это путь ученичества.

Каждое утро Он пробуждает, пробуждает ухо Мое, чтобы Я слушал, подобно учащимся. Господь Бог открыл Мне ухо, и Я не воспротивился, не отступил назад (Ис.50:4,5).

Чтобы исследовать путь ученичества, ведущий нас к совершенству нашего Небесного Отца, который выражается в свете солнца и, в облаке, которое является носителем дождя, изливающегося, как для помилования, так и для наказания, мы остановились на пути, ведущего нас к Богу, как к своему Жениху.

Для исследования этой мысли, мы взяли за основание один из многочисленных образов, раскрывающих, как образ самой невесты, так и путь невесты к своему жениху. Это история избрания Ревекки для Исаака, управителем дома Авраамова.

Господин мой Авраам сказал мне: Господь, пред лицем Которого я хожу, **пошлет с тобою Ангела Своего и** **благоустроит путь твой**, и возьмешь жену сыну моему из родных моих и из дома отца моего; тогда будешь ты свободен от клятвы моей, когда сходишь к родственникам моим (Быт.24:40,41).

Мы отметили, что Елиезер из Дамаска, домоправитель Авраама – это прототип и прообраз Святого Духа. Которого Бог послал по просьбе Своего Сына, Иисуса Христа в среду людей, призванных к спасению, чтобы сформировать и избрать из этой среды учеников, а вернее, отделить избранных, в лице невесты Агнца.

Которые, как Его облака, могли бы в согласии Его намерений, утверждать Его суды, которые могли бы изливаться, для одних в помилование и благоволение, а для других, в наказание.

**Ангел же**, благоустраивающий путь Елиезера, для индификации и избрания невесты для Исаака – это Слово Божие, на основании которого, и в границах которого, Святой Дух призван Богом, определять и избирать невесту для Сына Божьего.

**А посему, главная цель Святого Духа на земле** – это избрать и сформировать из людей, призванных к спасению учеников, взаимоотношения которых с Богом, могли бы протекать и выстраиваться, на узах брачного законодательства, в которых Бог и человек, могли бы сливаться воедино, по образу слияния воедино Сына Божьего, со Своим Небесным Отцом.

И, чтобы нам, как ученикам Господа слиться с Ним воедино, мы в истории Ревекки и Елиезера выделили двенадцать моментов, в которых представлен, как образ самой невесты, так и её соработа с путями Бога, ведущими её к Богу, как к Жениху. Это:

 **1.** Место и время избрания невесты.

 **2.** Образ девицы, черпающей воду из источника.

 **3.** Девица, дающая по просьбе из своего кувшина воды.

 **4.** Девица, получившая золотую серьгу и два золотых запястья.

 **5.** Девица, дающая место для ночлега в доме своего отца.

 **6.** Откровение девицы о своём избрании в невесты.

 **7.** Девица, получившая серебряные и золотые вещи и одежду.

 **8.** Девица, дающая согласие оставить свой народ и свой дом.

 **9.** Путь невесты из Месопотамии в Беэр-лахай-рои.

**10.** Встреча с женихом в Беэр-лахай-рои вечером.

**11.** Невеста сошла с верблюда и покрыла себя покрывалом.

**12.** Сочетание с Исааком, в шатре Сарры, матери Исаака.

В определённом формате, насколько это позволил нам Бог и мера нашей веры, мы уже рассмотрели шесть составляющих, и остановились на седьмом образе – это получение Ревекой, от Елиезера: вещей серебряных, вещей золотых, и одежд.

Мы отметили, что серебряные вещи, золотые вещи, а так же, и одежды – это некий образ обетований, заключённый в трёх форматах истин, без реализации и соработы с которыми, путь к Богу, как к своему Жениху, будет абсолютно невозможным.

Слово **«вещи»,** на иврите – это сосуд; изделие.

Принадлежности, для устроения Святилища.

Прибор писца; измерительный прибор.

Музыкальный инструмент.

Воинское оружие.

Орудие земледельца.

При рассматривании золотых принадлежностей, для устроения Святилища, мы, в определённом формате, уже рассмотрели образ золота, в таких священных изделиях, которые обуславливали Святилище.

**1.** Золотой светильник.

**2.** Золотой стол хлебопредложений.

**3.** Золотой жертвенник курения.

**4.** Золотая кадильница.

**5.** Золотой Ковчег Завета.

И, остановились на исследовании золотого Ковчега Завета. При устроении в нашем духе этих пяти золотых изделий – могут выполнять священнодействие пред Богом:

**1.** **Наша совесть** – наша самость и наше неистребимое «я».

**2.** **Наше поклонение** – наше общение с Богом.

**3.** **Наша интуиция** – это посол нашего духа, в нашей душе.

При исследовании устройства Ковчега, его размеров и материала из которого он был устроен, а так же, всех тех вещей, которые находились на нём, в нём, и одесную его –

Мы остановились на рассматривании последней и заключительной вещи, находящейся в Давире, которая была положена, одесную Ковчега завета – это Книга закона, обуславливающая принципы, благословения и проклятия.

Когда Моисей вписал в книгу все слова закона сего до конца, тогда Моисей повелел левитам, носящим ковчег завета Господня, сказав: возьмите сию книгу закона

И положите ее одесную ковчега завета Господа Бога вашего, и она там будет свидетельством против тебя (Вт.31:24-26).

Мы отметили, что Книга, которая была положена во Святая-святых, по правую сторону Ковчега – это, на самом деле, Пятикнижие или, как её называют на иврите «Тора».

Тора, положенная по правую сторону Ковчега, в своих постановлениях и уставах, с одной стороны – предписывала, на каком месте; каким образом, а так же, в какой последовательности, следовало исполнять, десятословие, написанное на двух каменных скрижалях.

А, с другой стороны – Тора в образах закона, содержала в себе будущее и совершенное законодательство, которое должно было быть основано, не, на крови тельцов и козлов, не могущих привести человека к совершенству, но на Крови Того, Кого образно представляли все эти жертвы, то есть – Иисуса Христа.

В Писании, одно из значений правой стороны – подразумевает определение места, на котором Бог являет Свою правду, в правомочиях Своего судопроизводства.

А посему, образ правой стороны Ковчега, на которую была положена Книга, названная «Огнём Завета» – это нахождение от некоего центра, в Лице Небесного Отца, по правую сторону.

Отсюда следует, что правая сторона – это образ, неземного Божественного порядка, установленного и действующего, в измерении Царства Небесного, который определяет:

 **1.** Первостепенное значение.

 **2.** Преимущество в предпочтении.

 **3.** Определение первенства.

 **4.** Двойное благословение.

 **5.** Торжество и владычество ума Христова.

 **6.** Право, вершить правосудие.

 **7.** Право владеть своим призванием и управлять им.

 **8.** Быть праведным пред Богом.

 **9.** Стоять на стороне правды Божией.

**10.** Соответствовать требованиям совершенной воли Бога.

**11.** Разделять полномочия, с центром верховной власти.

**12.** Устанавливать приоритеты власти.

Сердце мудрого – на правую сторону, а сердце глупого - на левую (Еккл.10:2).

Далее, когда Бог хочет дать Своему народу надежду на Свою помощь, то Он будет сотрудничать с нашей правой рукой. Под которой подразумевается – наша праведность, которую мы получили даром, по благодати Божией, искуплением во Христе.

Ибо Я Господь, Бог твой; держу тебя за правую руку твою, говорю тебе: "не бойся, Я помогаю тебе" (Ис.41:13).

Человек, не утверждённый в своей праведности, которая могла бы основываться на том: Кем является для нас Бог; и, что сделал для нас Бог – не может расчитывать на помощь Бога.

Принцип соработы Бога, с праведностью человека, принятой им по дару благодати, сохраняется на протяжение всего Писания.

И, если человек, не будет действовать в согласии путей правды, означенной в Книге, лежащей одесную Ковчега завета – Бог, не сможет помогать такому человеку, и вести его, за правую руку.

При всём этом мы отметили, что существует кардинальная разница или отличие, в определении правой руки Бога и, правой руки человека, которые представляют интересы – правой стороны Бога и, правой стороны человека.

**Правая рука Бога** – это правда Бога, в предмете Книги Закона, лежащей одесную Ковчега завета.

**Правая рука человека** – это исполнение требований, содержащихся в Книге, лежащей одесную Ковчега завета.

Заключительной частью этой Книги, подводящей итог всему написанному – являлись благословения, которыми Моисей перед своей смертью, прежде чем покинуть Израильтян, и передать их в руки Иисуса Навина, благословил их:

Веселитесь, язычники, с народом Его; ибо Он отмстит за кровь рабов Своих, и воздаст мщение врагам Своим, и очистит землю Свою и народ Свой! И пришел Моисей к народу и изрек все слова песни сей вслух народа, он и Иисус, сын Навин.

Вот благословение, которым Моисей, человек Божий, благословил сынов Израилевых пред смертью своею. Он сказал: Господь пришел от Синая, открылся им от Сеира, воссиял от горы Фарана и шел со тьмами святых; одесную Его огнь закона.

Истинно Он любит народ Свой; все святые его в руке Твоей, и они припали к стопам Твоим, чтобы внимать словам Твоим. Закон дал нам Моисей, наследие обществу Иакова. И он был царь Израиля, когда собирались главы народа вместе с коленами Израилевыми (Вт.32:43,44;33:1-5).

Далее, мы отметили, что фраза: «шёл со тьмами святых» - это определение Ковчега Завета который, представляет образ жены, невесты Агнца; и разумеется, образ отдельного человека, который является органической причастностью Тела Христова.

В то время как фраза: «одесную Его огнь завета» - это определение принципа, свидетельствующего о том, что святых, представляющих Колесницу Всевышнего, в предмете Ковчега завета, Бог поместил во Христа.

Потому, что те вещи, которые находились в Ковчеге завета – являлись образом Христа, пребывающего в сердце человека.

А, вещи в предмете Книги Завета, положенные по правую сторону Ковчега – это образ человека, пребывающего во Христе.

А посему, мы пришли к необходимости рассмотреть: На каких основаниях и, благодаря каким условиям, мы можем и призваны пребывать во Христе? Который в данном случае, обусловлен Книгой Завета, находящейся по правую сторону Ковчега Завета?

Потому, что – благословения, которыми Моисей благословил Израиля, относятся к той категории людей, которые выполнили условия, позволяющие Богу, поместить их, во Христе Иисусе.

В силу чего, в этих благословениях, содержатся те условия, посредством которых, Бог сможет вести нас за правую руку.

И представлены эти условия, в Книге завета, в двенадцати благословениях, обращённых к двенадцати коленам Израиля.

В Писании, число «двенадцать» - обуславливает образ порядка, определяющего законы иерархической субординации, по которым призваны выстраиваться взаимоотношения человека с Богом а, так же, и человека с человеком, в Теле Христовом.

А посему, ответственность, которую Бог возложил на Себя за человека – призвана протекать во Христе Иисусе.

В каждом имени патриархов двенадцати колен Израилевых, сокрыта суть Христа, а следовательно, и наша судьба, которую Бог предназначил для нас, во Христе Иисусе.

И будем помнить одно неизменное правило, что когда мы принимаем Христа в своё сердце – то мы, несём полную ответственность за то, чтобы представлять и защищать Его интересы, и принимать злословия злословящих Его, на себя.

Когда же, мы позволяем Святому Духу, поместить нас во Христе Иисусе – тогда Он несёт полную ответственность за то, чтобы представлять и защищать наши интересы пред Богом, и принимать злословия злословящих нас, на Себя.

В определённом формате, мы уже рассмотрели образ, а вернее иносказание, первых двух благословений, в которых содержится ответственность Бога, за такого человека, который позволил Святому Духу, поместить его во Христе Иисусе.

И прежде, чем, мы обратимся к рассматриванию третьего иносказания, раскрывающего ответственность Бога за человека, находящегося во Христе Иисусе, я в кратких определениях напомню суть первых двух. И, в связи с этим, расскажу одну историю, которая со мной произошла на выходе из молитвенного зала, сразу после предыдущего воскресного богослужения.

Ко мне подошёл один молодой человек, заявивший о себе, что он проповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, в сопровождении своего друга католика, который по его свидетельству, проучился на католического священника, около восьми или десяти лет, и затем, полностью разочаровался и разуверился в католицизме, решив для себя, что это всего лишь навсего бизнес, который никакого отношения к вере не имеет.

У меня, (сказал он) есть один вопрос, хотя на самом деле, это был не его вопрос, а его протест: «на каком основании, вы привносите учение о первородстве Рувима, в суть Евангелия – ведь это всё было, в старом завете; и, в Новом завете, (сказал он) первородство, уже не имеет никакого значения.

Я не буду рассказывать вам мою попытку, разъяснить ему ту суть, что, во-первых: весь Новый завет – это толкование образов и иносказаний, как старого завета, так и тех исторических событий, которые протекали, от Адама, до Моисея.

И, во-вторых: что по своей сути, весь Новый завет, на самом деле, от начала, и до конца – является учением о первородстве.

Нормального диалога у нас не получилось, так, как он, всё время перебивал меня, приводя какие-то нелепые и, не относящиеся к заданному им вопросу вещи.

Я спрашивал его том, насколько он знаком с учением Иисуса Христа, пришедшего во плоти, если, по его утверждению, он проповедует Христа, пришедшего во плоти: на что он, отвечал мне, что он, не согласен с тем, что отроковицы пьют вино.

**1. Благословение**, сокрытое в Книге, лежащей по правую сторону Ковчега завета, в котором отражена ответственность Бога за человека, во Христе Иисусе – это право, быть восстановленным в своём предназначении, которым является утраченное первородство.

Да живет Рувим и да не умирает, и да не будет малочислен! (Вт.33:6).

Мы отметили, что в содержании имени Рувим, в-первую очередь – сокрыта природа Христа. И, только затем уже, составляющая предназначения всякого человека, во Христе Иисусе.

Рувим, первенец мой! ты – крепость моя и начаток силы моей, верх достоинства и верх могущества (Быт.49:3).

Согласно древним постановлениям Писаний – первенец наследовал власть отца, и получал господство над своими братьями; а, так же, наследовал из именья своего отца, двойное благословение, по отношению ко всем своим братьям.

Евангелие Царствия начинается с первородства Христа: Когда же Иосиф и Мария были в Вифлееме, наступило время родить Ей; и родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила Его в ясли, потому что не было им места в гостинице (Лк.2:6,7).

Апостол Павел, раскрывая значимость первородства Христа утверждал, что первородство Христа – означало Его первенство во всех благих намерениях и предприятиях Небесного Отца.

И Он есть глава тела Церкви; Он – Начаток, Первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство, ибо благоугодно было Отцу, чтобы в Нем обитала всякая полнота, и чтобы посредством Его примирить с Собою все, умиротворив через Него, Кровию креста Его, и земное и небесное (Кол.1:18-20).

Из этого и других мест Писания следует, что первородство Христа, символически представленное во всех первородных младенцах мужского пола, как до закона Моисеева, так и, в самом законе, играло ключевое значение, в истории всего мира.

Ибо все первенцы – Мои; в тот день, когда поразил Я всех первенцев в земле Египетской, освятил Я Себе всех первенцев Израилевых от человека до скота; они должны быть Мои. Я Господь (Чис.3:13).

Ведь десятина – это практически, так же, первородное или, лучшее, например: первородное из скота, принадлежало Богу; первый сноп жатвы, принадлежал Богу; первые плоды дерева или виноградной лозы, принадлежали Богу; первый покос, принадлежал Богу и царю. И, назывался «царский покос».

**Первородный**, по отношению ко Христу:

Начаток Небесного Отца.

Первенец Небесного Отца.

Крепость Небесного Отца.

Начальствующая сила Небесного Отца.

Верх достоинства Небесного Отца.

Верх могущества Небесного Отца.

Таким образом, достоинство первородства, по отношению ко Христу означает – наделённый всякой полнотой силы и власти, как над мёртвыми, так и над живыми.

Ибо Христос для того и умер, и воскрес, и ожил, чтобы владычествовать и над мертвыми и над живыми (Рим.14:9).

Надеюсь, мы понимаем, что всё, что мы можем иметь в деле и наследии искупления Божия, принадлежит Христу и, находится во Христе. Мало того, мы должны разуметь, что только находясь во Христе – мы становимся обладателями всех Его достоинств, всех Его наград и, всех Его положений, на небесах.

И, если мы, в силу любых причин, не будем разуметь, как соработать со Святым Духом, чтобы позволить Богу, поместить нас во Христа, то это будет означать лишь одно –

Что мы, подобно Исаву, пренебрегли наследием нашего первородства, содержащимся в деле искупления Божия, и сами сделали себя, недостойными жизни вечной, и обрекли себя в категорию людей, которых возненавидел Бог.

Я возлюбил вас, говорит Господь. А вы говорите: "в чем явил Ты любовь к нам?" - Не брат ли Исав Иакову? говорит Господь; и однако же Я возлюбил Иакова, а Исава возненавидел и предал горы его опустошению, и владения его - шакалам пустыни.

Если Едом скажет: "мы разорены, но мы восстановим разрушенное", то Господь Саваоф говорит: они построят, а Я разрушу, и прозовут их областью нечестивою, народом, на который Господь прогневался навсегда (Мал.1:2-4).

Причина, по которой Бог возненавидел Исава и передал его первородство Иакову, заключается в том, что Бог, в силу присущего Ему свойства предвидеть и предузнавать – прежде чем эти близнецы родились предузнал, что Исав пренебрежёт своим первородством, и променяет его на чечевичную похлёбку.

В то время как Иаков – пойдёт на потерю всего, что так было ему дорого, лишь бы только восхитить это первородство.

Исходя из принципов Нового Завета, которые раннее содержались в образах и тенях Старого Завета следует, что каждый из нас, затратой всех имеющихся у нас возможностей – призван восхитить наследие первородства во Христе Иисусе.

Не знаете ли, что бегущие на ристалище бегут все, но Один получает награду? Так бегите, чтобы получить. Все подвижники воздерживаются от всего: те для получения венца тленного,

А мы – нетленного. И потому я бегу не так, как на неверное, бьюсь не так, чтобы только бить воздух; но усмиряю и порабощаю тело мое, дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным (1.Кор.9:24-27).

На самом деле, награду в этом забеге получает Тот Единственный, Который является Главою Церкви. И, всякий человек, позволивший Святому Духу поместить себя во Христе Иисусе – становится в Нём и, с Ним, обладателем этой награды.

Апостол Павел, своим бегом или, своим участием на ристалище – рассматривал смирение и порабощения своего тела, для нахождения своего покоя во Христе Иисусе.

Потому, что нетленным венцом правды – является успокоение в Боге, и Богом, во Христе Иисусе.

На иврите, фраза «Да живёт Рувим и да не умирает» - означает, что в образе Рувима, святой человек был приговорён к смерти, за определённый вид совершённого им греха. Рувим переспал с Валлою, наложницею своего отца.

В силу этого Иаков, при благословении своих сыновей, вспомнил грех Рувима и сказал ему: «ты бушевал, как вода, взошёл на постель мою, не будешь преимуществовать».

Что означает – ты утратил свои права на первородство. Но благодаря тому, что в благословениях Моисея, Бог поместил Рувима во Христе Иисусе, приговор смерти, был аннулирован.

Мы отметили, чтобы аннулировать приговор смерти, вынесенный святому человеку за совершённый им грех – святому человеку необходимо было осознать этот грех и покаяться. То есть – восстановить с Богом прежние отношения.

Чтобы в отношениях человека с Богом, грех человека, не находился пред Лицом Бога и, чтобы наши лета, не проходили в Его гневе, и мы, не теряли их бесславно и безвозвратно.

Дети мои! сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а если бы кто согрешил, то мы имеем ходатая пред Отцем, Иисуса Христа, праведника; Он есть умилостивление за грехи наши, и не только за наши, но и за грехи всего мира (1.Ин.2:1,2).

Когда Моисей сказал: «Да живет Рувим и да не умирает, и да не будет малочислен! То это означало – что благодаря покаянию Рувима, Бог восстановил его в правах, на утраченное им первородство, во Христе Иисусе.

А, посему, всякий раз, когда мы, в силу своей душевности, своей религиозной гордыне и своего невежества, присваиваем себе славу Божию, в какой-бы области это не происходило – мы, в духовном измерении совершаем подобный грех.

Например: когда мы присваиваем себе десятины, которые являются святыней Бога, и Его собственностью – мы совершаем грех, который в своё время совершил Рувим.

Когда наша гордыня, в постижении определённых истин, толкает нас на превозношение, над более немощными святыми в вере – это и есть, присваивание себе той собственности, которая является святыней Бога.

Но когда, мы осознаём суть совершенного нами проступка и, исповедуем этот проступок, как грех, лишивший нас нашего предназначения, в первородстве Христа – Бог получает возможность, поместить нас во Христе Иисусе.

И, таким образом, восстановить наше право на получение двойного благословения, относящегося, к первородству Христа.

Встаёт вопрос: Если в Старом Завете, двойное благословение заключалось в том, что первенец – разделял власть отца, над своими братьями и, получал двойную долю имения своего отца.

То, что в этом прообразе, Писание рассматривает двойным благословением, принадлежащим Христу, как Первенцу? А, вместе с Ним, и тем, кто позволил Отцу, поместить их, в Нём.

Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих (Евр.1:9). (Пс.44:8).

**2. Благословение**, сокрытое в Книге, лежащей по правую сторону Ковчега завета, в котором отражена ответственность Бога за человека – призвано привести человека к своему народу, и при соработе его рук, с руками Бога, защитить его от врагов.

Но об Иуде сказал сие: услыши, Господи, глас Иуды и приведи его к народу его; руками своими да защитит он себя, и Ты будь помощником против врагов его (Вт.33:7).

Исходя из имени «Иуды», которое означает – восхваление Яхве следует, что восхваление Яхве, в-первую очередь – является достоинством и прерогативой Христа. И, только затем, предназначением всякого человека, во Христе Иисусе.

Для человека, восхвалять Бога – это исповедывать; Кем является для нас Бог; и, что сделал для нас Бог.

Фраза «приведи его к народу его» означает – воцари его над народом его. Исходя из имеющегося иносказания, воцарить человека над народом его – это привести его к господству над своими мыслями или, своим мышлением.

А, фраза «руками своими да защитит он себя» означает – исповеданием своей веры, в то, что Иисус есть Христос, и что Бог воскресил Его из мёртвых для его оправдания, да защитит он себя», и Ты будь Помощником против врагов его.

Отсюда следует, что Бог обязуется быть нашим Помощником, - когда мы соработаем своей верою, с Его верой.

А посему, в данном случае условием, позволившим Богу, поместить человека во Христе Иисусе, чтобы привести его к власти над своими мыслями, и при соработе его, его веры, с верой Божией, защитить его, от врагов его – состоит в том,

Что человек, посредством своего посвящения Богу, получил право входить во Святилище, посредством молитвы веры.

Принеси в жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему обеты твои, и призови Меня в день скорби; Я избавлю тебя, и ты прославишь Меня" (Пс.49:14,15).

Практически, когда святой человек, начинает выполнять то призвание, к которому призвал его Бог, то у Бога появляется возможность, поместить такого человека, во Христе Иисусе.

**3. Благословение**, сокрытое в Книге, лежащей по правую сторону Ковчега завета, в котором отражена ответственность Бога за человека – это благоволение Бога к делам рук человека и, поражение чресл восстающих на него, и ненавидящих его.

И о Левии сказал: туммим Твой и урим Твой на святом муже Твоем, которого Ты искусил в Массе, с которым Ты препирался при водах Меривы, который говорит об отце своем и матери своей: "я на них не смотрю", и братьев своих не признает,

И сыновей своих не знает; ибо они, левиты, слова Твои хранят и завет Твой соблюдают, учат законам Твоим Иакова и заповедям Твоим Израиля, возлагают курение пред лице Твое

И всесожжения на жертвенник Твой; благослови, Господи, силу его и о деле рук его благоволи, порази чресла восстающих на него и ненавидящих его, чтобы они не могли стоять (Вт.33:8-11).

Нам доподлинно известно, что Бог рассматривал Израильский народ, Своим первенцем. Что указывает на тот фактор, что и сегодня Бог рассматривает Свой народ в достоинстве первенца.

И скажи фараону: так говорит Господь: Израиль есть сын Мой, первенец Мой; Я говорю тебе: отпусти сына Моего, чтобы он совершил Мне служение; а если не отпустишь его, то вот, Я убью сына твоего, первенца твоего (Исх.4:22,23).

Однако, когда народ Израильский, в своём большинстве, в силу своего невежества и страха перед святостью Бога, отказался от первородства, то Бог, по великой Своей милости к Своему народу, соделал колено Левиино первенцами, чтобы они могли представлять интересы всего народа.

Исходя из имени «Левий», которое означает – привязавший себя к Богу следует, что право привязывать себя к Богу – является достоинством и прерогативой Христа. И, только затем уже, предназначением всякого человека, во Христе Иисусе.

Привязать себя к Богу посвящением, означенным в узах завета означает – облечься в достоинство царей и священников.

Ему, возлюбившему нас и омывшему нас от грехов наших Кровию Своею и соделавшему нас царями и священниками Богу и Отцу Своему, слава и держава во веки веков, аминь (Отк.1:5,6).

Результатом облечения в достоинство царей и священников Богу – является Божественный туммим и урим, о котором сказано: «Туммим Твой и урим Твой, на святом муже Твоём».

Туммим и урим – это свойство Бога которое, в-первую очередь, было дано Богом Отцом Христу, как Сыну Божьему, чтобы Он мог быть Царём и, Священником Своему Отцу. И, таким образом – мог являться нашим Ходатаем пред Своим Небесным Отцом.

Туммим и урим, возлагались на судный наперсник, находящийся на груди первосвященника, который был прикреплён к его ефоду и, к его нарамникам, составляя одно целое. Именно, посредством туммима и урима, прикреплённого к ефоду, первосвященник постоянно, в любое время дня и ночи, мог обращаться к Богу, за советом.

И, в любое время дня и ночи, Бог мог открываться и давать откровение человеку о Своей воле.

Насколько нам известно, Давид в своих походах, всегда брал с собой ефод, верхнюю одежду, принадлежавшую первосвященнику. И, когда у него возникало какое-нибудь препятствие или затруднение, которое он не мог решить своим умом – он обращался за помощью к уриму и туммиму, находящемуся на одежде первосвященника.

Практически, ефод, содержащий в себе урим и туммим – являлся прообразом Святая-святых, в которой Бог пребывал и, в которой открывался человеку – это образ нашей тайной комнаты или, великой тайны благочестия, в которой пребывает Бог.

По сути дела, эти два предмета, в своей совокупности – являлись прообразом премудрости Божией, пребывающей в сердце Новозаветных царей и священников, выраженных в уме Христовом, который в Писании представлен, в совокупности написанного Слова Божия и, Святого Духа.

В Иудейских трактатах или, традиционных толкованиях, слово «урим» - это свет, который вскрывает вину или, наличие проклятия. В то время как слово «туммим» означает – совершенство или невиновность. Так например: имя «Урия», происходящее от корня «урим» означает – мой свет есть Господь

Отсюда следует, что урим и туммим – это свойство премудрости Божией, относящейся ко Христу, который может быть дан человеку, только во Христе Иисусе.

По словам Апостола Павла, благодаря уму Христову, в предмете свойств урима и туммима – мы можем проницать в благие замыслы Бога, хранящиеся в Его недрах для нас. И, таким образом – знать, что Бог приготовил любящим Его, во Христе.

Не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его. А нам Бог открыл это Духом Своим; ибо Дух все проницает, и глубины Божии. Ибо кто из человеков знает, что в человеке,

Кроме духа человеческого, живущего в нем? Так и Божьего никто не знает, кроме Духа Божия. Но мы приняли не духа мира сего, а Духа от Бога, дабы знать дарованное нам от Бога, что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святаго, соображая духовное с духовным. Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием;

И не может разуметь, потому что о сем надобно судить духовно. Но духовный судит о всем, а о нем судить никто не может. Ибо кто познал ум Господень, чтобы мог судить его? А мы имеем ум Христов (1.Кор.2:9-16).

Однако, насколько нам известно Иаков, благословляя своих сыновей, отказался благословлять Симеона и Левия судьбой, содержащихся в их именах за то, что они по своей слепой ревности, острием меча, уничтожили целый народ, который так же, как и они, посредством обрезания своей крайней плоти, вступил в завет с Богом их отцов: Авраама, Исаака и Иакова.

Симеон и Левий братья, орудия жестокости мечи их; в совет их да не внидет душа моя, и к собранию их да не приобщится слава моя, ибо они во гневе своем убили мужа и по прихоти своей перерезали жилы тельца; проклят гнев их, ибо жесток, и ярость их, ибо свирепа; разделю их в Иакове и рассею их в Израиле (Быт.49:5-7).

Но, во Христе Иисусе – Бог возвратил Левию, утраченное предназначение и, обратил это проклятие в благословение.

Таким образом, в имени Левия, Бог дал человеку Своё благоволение в том, чтобы поражать чресла восстающих и ненавидящих его; и, благословлять, благословляющих его.

Посвящение себя Богу с, одной стороны, выражалось в том, – что Левиты умерли для дома своего отца.

А, с другой стороны – посвящение Богу, позволило им хранить слова Божии в своём сердце, и соблюдать постановления завета, который Бог заключил с ними.

И, таким образом, быть светом для тех, за которых они несли ответственность пред Богом

Слыши, дщерь, и смотри, и приклони ухо твое, и забудь народ твой и дом отца твоего. И возжелает Царь красоты твоей; ибо Он Господь твой, и ты поклонись Ему (Пс.44:11,12).

В данном случае условием, которое позволило Богу, поместить человека во Христе Иисусе – является решение человека:

Слушать, что говорит Бог.

Смотреть, что делает Бог.

Приклонить ухо к тому, что говорит Бог.

Забыть народ и дом отца своего.

Поклониться Богу.

И, таким образом, дать возможность человеку, привязать себя к Богу, во Христе Иисусе – посредством своего поклонения Богу.