***04.29.18 Воскресение 12:00 рм***

**Да будете** сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный (Мф.5:45,48).

***Призванные к совершенству*.**

В связи, c исполнением этой повелевающей заповеди, мы остановились на назначении праведности Божией в сердце человека: Какие цели, призвана преследовать праведность Божия, пребывающая в нашем сердце? А, частности на том, что:

**\*\*Назначение праведности в нашем сердце**, принятой нами, в разбитых скрижалях завета, и утверждённых в новых скрижалях – призваны дать Богу основание, не законом даровать нам обетование, быть наследниками мира, но праведностью веры, подобно тому, как Он это даровал Аврааму и семени его.

Ибо не законом даровано Аврааму, или семени его, обетование – быть наследником мира, но праведностью веры (Рим.4:13).

Мы отметили, что завет мира, представленный в **наследии мира,** призванпребывать и являться в сердце человека, доказательством того, что мы дети Божии.

А посему, наследие мира, пребывающее в завете мира – это, на самом деле, сокровищница нашей надежды в Боге, содержащая в себе совокупность всех обетований Божиих, реализация которых – является целью, дарованной нам праведности.

Таким образом, именно праведность – посредством мира Божия, содержащегося в завете мира, может и призвана – соблюдать наши сердца и наши помышления во Христе Иисусе.

Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе (Флп.4:6,7).

Однако чтобы лучше узнать и рассмотреть назначение праведности, которую она преследует в реализации наследия мира Божьего; и условия, предписывающие:

Каким образом, нашей праведности, следует облекаться в доспехи этого мира, чтобы отвечать эталону совершенства нашего Небесного Отца, мы пришли к необходимости рассмотреть четыре классических вопроса.

**1.** Какими свойствами Писание наделяет мир Божией – призванный соблюдать наши помышления во Христе Иисусе?

**2.** Какими полномочиями обладает мир Божий в отношениях человека с Богом и человека с человеком?

**3.** Какие условия необходимо выполнить, чтобы облечься в мир Божий, призванный сохранять наши помышления в Боге?

**4.** По каким признакам следует испытывать самого себя, что мы являемся сынами мира, а следовательно и сынами Божьими?

Если человек, не умер, для своего народа; для своего дома; и, для своих растлевающих желаний – то, его оправдание, которое он принял в спасении, по вере, во Христа Иисуса, в формате залога, никогда не перейдёт в качество праведности, в которой он, мог бы быть способным, принять и облечься в наследие мира Божьего, чтобы приносить в своей праведности, плоды мира.

А, следовательно, у таких людей – будет восхищено обетование мира, дающее им право, быть наречёнными сынами Божьими.

Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими (Мф.5:9).

Исходя, из данной констатации, плод праведности, обусловленный в нашем сердце, миром Божиим – это доказательство, что мы, являемся сынами мира, что служит для Бога основанием, ввести нас, в наследие Своего Сына, чтобы мы могли разделить с Ним, исполнение всего написанного о Нём, в законе, в пророках и псалмах.

Потому, что – оправдание, которое мы получили, по праву своего рождения от семени слова истины, перешло в формат праведности, в которой мы обрели способность, приносить плоды мира, в отношениях с Богом и, со всеми окружающими.

Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа (Евр.12:14). Мы отметили, что в данном случае:

Речь идёт о таком уникальном и неземном мире, который может твориться, только в границах святости или же, быть выражением и явлением святости, пределы которой, очерчиваются и обуславливаются заповедями Бога.

Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми (Рим.12:18).

А посему мир, который мы являем, вне границ святости и, не как выражение святости – это, на самом деле, беззаконие, за которое нам придёться заплатить ценою вечной жизни.

Невозможно и преступно – иметь мир с нечестивыми и беззаконными, которые поддерживают нечестивых, которые в своё время, приняли истину, а затем, оставили своё собрание и отвратились от преданной им святой заповеди.

Так, как, сам факт их возмущения и противления словам посланников Бога, поставленными над ними – свидетельствует о потере в их сердцах мира, и относит их к категории нечестивых.

А нечестивые – как море взволнованное, которое не может успокоиться и которого воды выбрасывают ил и грязь. **Нет мира нечестивым, говорит Бог мой** (Ис.57:20,21).

На предыдущих служениях мы, в определённом формате, насколько это позволил нам Бог, и мера нашей веры, уже рассмотрели первые три вопроса. И, остановились на рассматривании вопроса четвёртого:

**4.** По каким признакам следует испытывать самого себя, на предмет того, что мы являемся сынами мира, а следовательно и сынами Божьими, призванными разделить наследие со Христом, которое содержится, в законе, в пророках, и псалмах?

Как написано: Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими (Мф.5:9).

Мы отметили, что пределами или же, границами святости, в которых миротворцы, подобно своему Небесному Отцу, творят мир – являются пределы заповедей Господних, в формате начальствующего учения Христова.

Орудие же, которым сыны мира творят мир, в пределах заповедей Господних – является праведность их веры.

Мы уже рассмотрели два признака, по которым нам следует судить, что мы являемся сынами мира.

**1. Признак,** по которому нам следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по формату нашего оправдания, которое мы получили, независимо от закона даром, по благодати Божией, искуплением во Христе Иисусе.

**Итак,** **оправдавшись верою**, **мы имеем мир с Богом** через Господа нашего Иисуса Христа, через Которого верою и получили мы доступ к той благодати, в которой стоим и хвалимся надеждою славы Божией (Рим.15:1,2).

**2. Признак,** по которому следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по своей способности, иметь мир, в границах святости; и, как выражение святости.

**Старайтесь иметь мир со всеми и святость**, без которой никто не увидит Господа (Евр.12:14).

**Святость** – это способность, отличать и отделять мёртвые дела, от дел, соделанных в Боге. И, способность, отличать и отделять образ жизни ветхого человека, от образа жизни, нового человека.

**3. Признак,** по которому следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по своей причастности, к обществу Израиля.

Итак помните, что вы, некогда язычники по плоти, которых называли необрезанными так называемые обрезанные плотским обрезанием, совершаемым руками, что вы были в то время без Христа, отчуждены от общества Израильского, чужды заветов обетования, не имели надежды и были безбожники в мире.

А теперь во Христе Иисусе вы, бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою. **Ибо Он есть мир наш**, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду,

Упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир, и в одном теле примирить обоих с Богом посредством креста, убив вражду на нем (Еф.2:11-16).

Исходя, из имеющейся констатации – Сын Божий, становится нашим миром, при условии нашего слияния, с той категорий народа Израильского, который является Его избранным остатком

Потому, что не все, так называемые «Израильтянами» - являются ими в очах Бога; и, не все, называющие себя «Иудеями» суть таковы. Как написано:

Ибо не все те Израильтяне, которые от Израиля; и не все дети Авраама, которые от семени его, но сказано: в Исааке наречется тебе семя. То есть не плотские дети суть дети Божии, но дети обетования признаются за семя; и, хотя бы сыны Израилевы были числом, как песок морской, только остаток спасется (Рим.9:6-8,27).

**Израиль** – это, не национальность, а призвание, сопряжённое с особым состоянием сердца, дающим человеку право, на власть – называться и быть воином молитвы, чтобы приступать к Богу в достоинстве ходатая, могущего давать Ему основание, исполнять Свою волю, на планете Земля.

Чтобы обладать таким особым состоянием сердца, очищенного от мёртвых дел, чтобы служить Богу Живому и Истинному – необходимы две вещи – это быть Иудеем, не по наружности; и, иметь обрезание, не по плоти, но по духу.

Ибо не тот Иудей, кто таков по наружности, и не то обрезание, которое наружно, на плоти; но тот Иудей, кто внутренно таков, и то обрезание, которое в сердце, по духу, а не по букве: ему и похвала не от людей, но от Бога (Рим.2:28,29).

**Иудей** – это последователь вероучения, называемого «Иудаизмом», которое зиждется на оправдании, которое человек, получает по праву своего рождения от Бога.

А, такой род оправдания, находится в служении оправдания, которое состоит в том, чтобы человек умер законом, для закона, чтобы жить, для Умершего и Воскресшего.

Всякий верующий, что Иисус есть Христос, от Бога рожден, и всякий, любящий Родившего, любит и Рожденного от Него. Что мы любим детей Божиих, узнаем из того, когда любим Бога и соблюдаем заповеди Его. Ибо это есть любовь к Богу,

Чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его нетяжки. Ибо всякий, рожденный от Бога, побеждает мир; и сия есть победа, победившая мир, вера наша. Кто побеждает мир, как не тот, кто верует, что Иисус есть Сын Божий? (1.Ин.5:1-5).

**4. Признак,** по которому следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по излиянию Святого Духа, на пустыню нашего сердца, которая соделается садом, который будут считать лесом

Доколе не излиется на нас Дух свыше, и пустыня не сделается садом, а сад не будут считать лесом. Тогда суд водворится в этой пустыне, и правосудие будет пребывать на плодоносном поле. **И делом правды будет мир**,

И плодом правосудия – спокойствие и безопасность вовеки. Тогда народ мой будет жить в обители мира и в селениях безопасных, и в покоищах блаженных (Ис.32:15-18).

Исходя, из имеющегося пророческого иносказания – признаком того, что мы, посредством имеющейся у нас праведности, стали наследниками мира, следует судить, по нашему пребыванию, в селениях безопасных, и в покоищах блаженных.

**Покоище** – это покой, отдых.

Успокоение; благополучие.

Безопасное место, от греха и смерти.

Пристанище вечное.

Место вечного блаженного отдыха.

В данном случае, под таким вечным местом покоя, которое станет нашим вечным пристанищем – следует разуметь наше тело, освобождённое от закона греха и смерти, силою закона Духа жизни, во Христе Иисусе.

Как говорится в данном пророчестве: «И, плодом правосудия – будет спокойствие и безопасность вовеки».

Другими словами говоря, наше тело – призвано освободиться от закона греха и смерти, путём принесения плода правосудия.

Ведь, насколько нам известно, реализация наследия всякого обетования мира, начинается с плода послушания нашей веры, Вере Божией, в которой мы, призываемся исповедывать веру нашего сердца, называя несуществующее, как существующее.

Но, прежде чем, Святой Дух, будет излит на нас, чтобы сделать нашу пустыню садом, чтобы в нашей пустыне водворился суд, и правосудие стало пребывать, на нашем плодоносном поле – необходимо, чтобы наше сердце, обрело состояние пустыни.

На иврите, в данном месте Писания, под пустыней, имеется в виду – пустыня, в состоянии сухой земли, в которой нет человеческих поселений. Такая пустыня или жаждущая земля – является местом, для общения с Богом, в котором Бог, получает основание, защищать и скрывать в Себе человека, от его врагов.

И, обретение такого состояния сердца – это, от начала и до конца, наш выбор и наше решение, за которое мы заплатили цену, умерев крестом Господа Иисуса, для своего народа; для своего дома; и для амбициозных желаний своей души. А, посему:

В образе сухой пустыни, явлено состояние нашего сердца, которое отвечает двум необходимым требованиям, для излияния на нас Святого Духа, чтобы сделать пустыню нашего сердца садом или, плодоносным полем – это пребывание в истине учения Христова, и жажда слушания слова Божьего.

Которому предшествовало наше послушание истине, благодаря которой мы очистили своё сердце от мёртвых дел, чтобы служить Богу, Живому и Истинному.

В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей. Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании,

Из чрева потекут реки воды живой. Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святаго, потому что Иисус еще не был прославлен (Ин.7:37-39).

Обратите внимание! В имеющемся изречении Христа, чтобы из чрева человека, потекли реки воды живой, чтобы сделать пустыню сердца человека плодоносным садом то, со стороны человека – необходимы два различных действия:

**Первое действие** – это придти ко Христу, чтобы пить Воду жизни, в Лице Святого Духа. А посему, придти ко Христу и пить Воду жизни – это пережить крещение Святым Духом.

**Второе действие** – это веровать Христу, чтобы из нашего чрева потекли реки воды живой, чтобы сделать пустыню нашего сердца плодоносным садом.

Веровать Христу – это подчиниться Его порядку, чтобы получить силу, повиноваться Его заповедям.

Недопонимание различий этих двух действий, и их обобщение в одно действие – стало, поистине разрушительным фактором нашего спасения. Потому, что нас убедили, что пережив крещение Святым Духом, в котором мы получили возможность – молиться, петь, и говорить на иных языках – это якобы и есть, те живые воды, которые текут из нашего чрева.

Приняв крещение Святым Духом – мы приняли дар Святого Духа. Однако чтобы наследовать спасение, мы не можем уповать на дар Святого Духа. Потому, что совершение нашего спасения – призвано происходить, через плод нашего духа.

А, для приношения плода духа – необходимо веровать Христу или же, повиноваться Его заповедям, что даст основание Святому Духу, излиться на пустыню нашего сердца, чтобы сделать эту пустыню плодоносным садом.

Дары Святого Духа – это проявление милости Божией, чтобы назидать нас и открывать нам путь к совершенству, в котором мы могли бы приносить плод правды.

Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я - медь звенящая или кимвал звучащий (1.Кор.13:1).

В своё время, Христос, раскрыл эту же истину, в которой Он показал, что люди, пытающиеся наследовать спасение, за счёт даров Святого Духа – погибнут, если не принесут плод духа.

Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день:

Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие (Мф.7:21-23).

Заблуждение, приведшее в погибель этих людей, состояло в том, что они, по примеру падшего Ангела, вместо того, чтобы сосредоточить свой взор, на плоде своего духа, обуславливающего плод древа жизни в двенадцати месяцах, сосредотачивали свой взор, на девяти дарах Святого Духа.

В своё время, когда херувим осеняющий, перевёл свой взор, с двенадцати драгоценных камней, обуславливающих плод древа жизни, содержащихся в венце Церкви Христовой, восседающей на краю севера, во главе со Христом – на девять драгоценных камней, обуславливающих дары Святого Духа, которые украшали его – он возгордился, и говорил в сердце своём:

Как упал ты с неба, денница, сын зари! разбился о землю, попиравший народы. А говорил в сердце своем: "взойду на небо, выше звезд Божиих вознесу престол мой и сяду на горе в сонме богов, на краю севера; взойду на высоты облачные, буду подобен Всевышнему". Но ты низвержен в ад, в глубины преисподней (Ис.14:12-15).

Исходя, из имеющегося иносказания следует, что если наша жажда, не найдёт восполнение в плоде нашего духа, то это будет означать лишь одно, что наше сердце, никогда не обладало состоянием сухой пустыни. В силу чего, наши имена будут изглажены из Книги жизни.

**Так, например:** когда избранный Богом остаток, в лице младенца мужского пола, будет взят от земли, в сретенье Господу на воздухе – жена, в лице святых, которые в силу особых причин, связанных с недостатком масла, в сосудах своего сердца, осталась на великую скорбь, будет спасена,

Благодаря тому, что ей будет дано два крыла большого орла, посредством которых – она улетит в пустыню, и будет скрываться там, пока не окончатся дни великой скорби.

Когда же дракон увидел, что низвержен на землю, начал преследовать жену, которая родила младенца мужеского пола.

И даны были жене два крыла большого орла, чтобы она летела в пустыню в свое место от лица змия и там питалась в продолжение времени, времен и полвремени.

И пустил змий из пасти своей вслед жены воду как реку, дабы увлечь ее рекою. Но земля помогла жене, и разверзла земля уста свои, и поглотила реку, которую пустил дракон из пасти своей (Отк.12:13-16).

Два крыла большого орла – это елей приобретённый женой у продающих, в лице посланников Бога, входящих в категорию младенца мужского пола. А посему, елей, в образе двух крыльев большого орла – это два вида премудрости, в достоинстве Туммима и Урима, которые представляют в сердце человека, сотрудничество учения Христова, с откровениями Святого Духа.

Цена, которую заплатила жена, за то, чтобы иметь елей в сосуде своего сердца, в достоинстве Туммима и Урима, состояла в том, что она очистила своё сердце от мёртвых дел, посредством того, что крестом Господа Иисуса, умерла для своего народа; для своего дома; и, для своих растлевающих желаний.

При этом самым судьбоносным откровением для святых, которые примут милоть младенца мужского пола, во время его восхищения на небо в достоинстве Туммима и Урима, будет состоять в том, что наличие Туммима и Урима, содержащее в себе закон Духа жизни, во Христе Иисусе, освободит их тела, от закона греха и смерти.

Это наглядно видно из того, что земля, в достоинстве их тел, освобождённых законом Духа жизни, от закона греха и смерти – произведёт тотальное поражение, оружию змея, поглотив реку лжеучения, пущенную им, из своих уст. Учитывая, при этом:

Что устами змея – будут являться, нечестивые и беззаконные люди, сердца которых, будут являться программным устройством, для реализации его гибельной программы.

**Следующий аналогичный пример,** в котором, благодаря состоянию человеческого сердца, соответствующему сухой пустыни – Бог получит основание, говорить к сердцу человека,

Чтобы силою Своего Слова, воцарить в теле человека воскресение Христово; и, таким образом, облечь его тело, в плод древа жизни, который определяет славу его нового человека, мы рассмотрим в иносказаниях пророка Осии.

Посему вот, и Я увлеку ее, приведу ее в пустыню, и буду говорить к сердцу ее. И дам ей оттуда виноградники ее и долину Ахор, в преддверие надежды; и она будет петь там, как во дни юности своей и как в день выхода своего из земли Египетской.

И будет в тот день, говорит Господь, ты будешь звать Меня: "муж мой", и не будешь более звать Меня: "Ваали". И удалю имена Ваалов от уст ее, и не будут более вспоминаемы имена их.

И заключу в то время для них союз с полевыми зверями и с птицами небесными, и с пресмыкающимися по земле; и лук, и меч, и войну истреблю от земли той, и дам им жить в безопасности. И обручу тебя Мне навек, и обручу тебя Мне:

В правде и суде, в благости и милосердии. И обручу тебя Мне в верности, и ты познаешь Господа. И будет в тот день, Я услышу, говорит Господь, услышу небо, и оно услышит землю, и земля услышит хлеб и вино и елей; а сии услышат Изреель.

И посею ее для Себя на земле, и помилую Непомилованную, и скажу не Моему народу: "ты Мой народ", а он скажет: "Ты мой Бог!" (Ос.2:14-23).

Чтобы увлечь Свой избранный остаток в пустыню и говорить к его сердцу или же, излить Святой Дух, на сухую пустыню их сердца, и сделать их пустыню плодоносной – необходимо, чтобы избранные Богом святые, приняли два крыла большого орла, в достоинстве учения Христова, и откровения Святого Духа, раскрывающего суть и назначение этого учения.

И, когда, избранный Богом остаток, приклонит ухо своё, чтобы Бог, мог говорить к их сердцу, в излиянии Святого, у Бога, появится основание – дать им оттуда виноградники их и долину Ахор, в преддверие надежды; и они будет петь там, как во дни юности своей и как в день выхода своего из земли Египетской.

Получить в излиянии Святого Духа свои виноградники и долину Ахор, в преддверие надежды означает – прежде чем, мы будем восхищены в сретенье Господу на воздухе, Бог в излиянии Своего Духа, воцарит воскресение Христово в нашем теле.

Последующие слова пророчества, говорят о том, что будет происходить с пустыней нашего сердца, когда в нашем теле воцарится воскресение Христово.

А посему, жажда слушания слов Господних, и готовность немедленно и неукоснительно, исполнять услышанное – это готовность, в преддверии нашей надежды, облечься в нового человека, созданного по Богу во Христе Иисусе.

И, такая готовность, облечься в нового человека, в преддверии своей надежды, всегда включает в себя право, быть учеником Господа Иисуса, и право, платить цену за своё ученичество.

Жаждущие! идите все к водам; даже и вы, у которых нет серебра, идите, покупайте и ешьте; идите, покупайте без серебра и без платы вино и молоко.

Для чего вам отвешивать серебро за то, что не хлеб, и трудовое свое за то, что не насыщает? Послушайте Меня внимательно и вкушайте благо, и душа ваша да насладится туком.

Приклоните ухо ваше и придите ко Мне: послушайте, и жива будет душа ваша, - и дам вам завет вечный, неизменные милости, обещанные Давиду (Ис.55:1-3).

Идти к живым водам, которые Бог обещал излить, на сухую пустыню нашего сердца, могут только поистине, жаждущие слушания слова Господня или же, увлечённые Богом в пустыню, посредством двух крыльев, большого орла.

При этом серебро, за которое, мы можем купить елей у продающих, в формате вина и молока – это наше оправдание, которое мы получили даром, по вере во Христа Иисуса.

Купить вино и молоко – это отвесить серебро своё, в формате своего оправдания, за вино и молоко или, отвесить трудовое своё за хлеб, который насыщает нас, путём облечения нашего тело, в плод, древа жизни. В силу чего, воскресение Христово, воцаряется в нашем теле, поглощая смерть, которая посредством греха, царствовала в нашем теле.

Если наша жажда и наше алкание, не соответствует требованиям сухой пустыни, то это означает лишь одно, что наша совесть, ещё не очищена от мёртвых дел. А, посему – Святой Дух, никогда не изольётся, на почву сердца, которая является не доброй, так как она, не очищена от мёртвых дел.

Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся (Мф.5:6).

Исходя, из имеющегося обетования – святые, алчущие и жаждущие правды – обладают состоянием сухой пустыни – или же, посредством учения Христова и откровением Святого Духа, раскрывающим это учение, пребывают в общении с Богом.

Что указывает на тот фактор, что находясь в общении с Богом, они смогли услышать голос Святого Духа, стучащегося в двери их сердца, и открыть свою дверь, чтобы Святой Дух, вошёл в их сердца, и разделил с ними вечерю, в которой их тела, могли бы насытиться покоем и расцвести, как нарцисс.

Возвеселится пустыня и сухая земля, и возрадуется страна необитаемая и расцветет как нарцисс; великолепно будет цвести и радоваться, будет торжествовать и ликовать;

Слава Ливана дастся ей, великолепие Кармила и Сарона; они увидят славу Господа, величие Бога нашего.

Укрепите ослабевшие руки и утвердите колени дрожащие; скажите робким душею: будьте тверды, не бойтесь; вот Бог ваш, придет отмщение, воздаяние Божие; Он придет и спасет вас.

Тогда откроются глаза слепых, и уши глухих отверзнутся. Тогда хромой вскочит, как олень, и язык немого будет петь; ибо пробьются воды в пустыне, и в степи - потоки.

И превратится призрак вод в озеро, и жаждущая земля - в источники вод; в жилище шакалов, где они покоятся, будет место для тростника и камыша (Ис.35:1-7).

Если обетование, о воцарении воскресения Христова в нашем теле, не найдёт в нашем сердце место покоя, то мы не имеем права, быть сынами мира.

Если же напротив – обетование, о воцарении воскресения Христова в нашем теле, не найдёт в нашем сердце место покоя, то мы не будем иметь права, называться и быть сынами мира.

**5. Признак,** по которому следует судить, о своей причастности к сынам мира – это по показанию ревности по Боге своем, в которой мы заступили сынов Израилевых от истребления.

И сказал Господь Моисею, говоря: Финеес, сын Елеазара, сына Аарона священника, отвратил ярость Мою от сынов Израилевых, возревновав по Мне среди их, и Я не истребил сынов Израилевых в ревности Моей; посему скажи:

Вот, **Я даю ему Мой завет мира**, и будет он ему и потомству его по нем заветом священства вечного, за то, что он показал ревность по Боге своем и заступил сынов Израилевых (Чис.25:10-13).

**Со стороны Финееса**, заступиться за сынов Израилевых, неповинных в совокуплении с инородным – это пригвоздить своим копьём одного человека, совокупляющегося с инородным.

В противном случае, грех совокупления с инородным одного человека, оскверняет всех. Потому, что согрешивший – являлся органической частью всего общества Израилева.

И, чтобы спасти всё общество сынов Израилевых от истребления, гневом Бога Живого, за которое Финеес нёс ответственность пред Богом – ему необходимо было, пригвоздить своим копьём только того человека, который пренебрёг заповедь Бога, и совокупился с инородным.

**С нашей стороны**, заступиться за сынов Израилевых, которые неповинны в грехе совокупления с инородными – мы можем и призваны, только в границах своей ответственности. А, для этой цели, нам необходимо определить:

**Во-первых:** Что является нашим призванием, за которое мы несём ответственность, пред Богом?

**Во-вторых:** Что Писание определяет в нашем призвании инородным или чуждым спасения?

**В-третьих:** Что в границах нашей ответственности, может совокупляться с инородным?

**В-четвёртых:** Что призвано являться копьём в наших руках, которым мы призваны, пригвоздить совокупляющегося с инородным; чтобы, заступить своё призвание от гнева Божия?

Ответив на эти вопросы, мы с достоверностью сможем испытать себя на предмет, своей причастности к сынам мира.

Итак, вопрос первый: Что является нашим призванием, за которое мы несём ответственность пред Богом?

При определении своего призвания, за которое мы призваны нести ответственность пред Богом, следует иметь в виду, что нашим призванием, за которое мы несём ответственность:

**В-первую очередь** – является спасение своей души, с последующим искуплением и усыновлением своего тела.

**Во-вторую очередь,** нашим призванием, за которое мы несём ответственность – является наш дом.

**В-третью очередь,** нашим призванием, за которое мы несём ответственность – является наш народ.

**В-четвёртую очередь,** нашим призванием, за которое мы несём ответственность – являются те святые, за которых мы, в той или иной мере, несём ответственность пред Богом.

При этом следует иметь в виду, что все составляющие наше призвание, находятся в чудном равновесии между собою, и зависят друг от друга; и, в результате, находят своё выражение, в усыновлении нашего тела, которое может произойти, когда посредством мира Божьего, обретённого праведностью веры, воскресение Христово, воцариться в нашем теле.

Праведность веры, которой мы наследуем обетование мира, состоит в том, чтобы мы творили правду, в правосудии Бога, являя тем самым святость, проявлением которой, мы пригвождаем своим копьём, совокупляющегося с инородным; и, таким образом, заступаемся, за наше призвание.

**Итак,** рассмотрим своё призвание, в формате своей ответственности, за свою душу и за своё тело. При этом мы должны иметь в виду, что пока наша душа, не будет спасена, у нас не будет, никакой возможности, дать Богу основание, усыновить наше тело, посредством Своего искупления.

Потому, что усыновление нашего тела – призвано происходить через наше мышление, обновлённое духом нашего ума, который является удостоверением спасения нашей души.

Праведный верою жив будет; а если кто поколеблется, не благоволит к тому душа Моя. Мы же не из колеблющихся на погибель, но стоим в вере к спасению души (Евр.10:38,39).

В имеющемся изречении, наша душа находится в процессе спасения, которое мы получили, в формате оправдания даром, по благодати, искуплением во Христе Иисусе, в результате нашего рождения, от семени слова истины. Как написано:

Восхотев, родил Он нас словом истины, чтобы нам быть некоторым начатком Его созданий (Иак.1:18).

В данном месте Писания, речь идёт о спасении нашего духа, который ранее был мёртв для Бога. Однако, не смотря на то, что наш дух, стал живым для Бога – наша душа осталась прежней, со всеми своими предпочтениями и пристрастиями, которые мы унаследовали, от тленного семени, суетной жизни наших отцов.

Другими словами говоря, мы остались в зависимости, от своего народа; от своего дома; и, от своего характера, унаследованного по генетической линии своих отцов. По этой причине, Иисус, обратившись к Своим ученикам, указал им на цену ученичества.

Тогда Иисус сказал ученикам Своим: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною, ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее,

А кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее; какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою? (Мф.16:24-26).

Потеряв душу свою, в смерти Господа Иисуса Христа, наша душа, облеклась в Его воскресение, которое стало выражать себя, в силе и возможности нашего обновлённого ума, через которого мы призваны облечь своё тело, в нового человека.

Отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины (Еф.4:22-24).

Исходя, из того, что Ангелы Божии – это суть служебные духи, посылаемые на служение для тех, которые имеют наследовать спасение, вынуждены покориться человеку, зависимому от суетной жизни отцов – они, с надеждою ожидают, когда мы, силою обновлённого мышления, освободим наши тела, от закона греха и смерти, и облечёмся в бессмертие.

Ибо тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих, потому что тварь покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих.

Ибо знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится доныне; и не только она, но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего.

Ибо мы спасены в надежде. Надежда же, когда видит, не есть надежда; ибо если кто видит, то чего ему и надеяться? Но когда надеемся того, чего не видим, тогда ожидаем в терпении (Рим.8:19-25). Исходя, из такой концепции:

Совокупление с инородным, в нашем естестве – является упование на свой ум, при толковании Писания.

Копьём, которым мы призваны пригвоздить своё совокупление, со своим умом – это слово веры, содержащееся в истине креста Христова, исповедуемое нашими устами.

Когда, мы крестом Господа Иисуса, предаём душу свою на смерть, во главе которой стоял наш человеческий ум, то в воскресении Иисуса Христа, мы получаем наш ум, в достоинстве Ума Христова, посредством которого, мы призваны, воцарить воскресение Христово в нашем теле, чтобы приготовить себя к сретенью Господа на облаках.

Если мы, имеем надежду, на воцарение воскресения Христова в нашем теле, и ожидаем его в терпении, то это означает, что мы имеем мир с Богом или, причастие к сынам мира.

**А, теперь,** рассмотрим своё призвание, в формате своей ответственности, пред Богом, за свой дом, который поставлен в прямую зависимость от нашего спасения, сопряжённого с усыновлением и искуплением нашего тела.

Около полуночи Павел и Сила, молясь, воспевали Бога; узники же слушали их. Вдруг сделалось великое землетрясение, так что поколебалось основание темницы; тотчас отворились все двери, и у всех узы ослабели. Темничный же страж, пробудившись

И увидев, что двери темницы отворены, извлек меч и хотел умертвить себя, думая, что узники убежали. Но Павел возгласил громким голосом, говоря: не делай себе никакого зла, ибо все мы здесь. Он потребовал огня, вбежал в темницу и в трепете припал к Павлу и Силе, и, выведя их вон, сказал: государи мои!

Что мне делать, чтобы спастись? Они же сказали: веруй в Господа Иисуса Христа, и спасешься ты и весь дом твой. И проповедали слово Господне ему и всем, бывшим в доме его.

И, взяв их в тот час ночи, он омыл раны их и немедленно крестился сам и все домашние его. И, приведя их в дом свой, предложил трапезу и возрадовался со всем домом своим, что уверовал в Бога (Деян.16:25-34).

Исходя, из имеющейся констатации, инородным в нашем доме, за который мы несём ответственность пред Богом – является наш характер, унаследованный от дома нашего отца.

А, совокупление с инородным, в формате нашего дома – является наша генетическая зависимость, от дома нашего отца.

Копьём, которым мы призваны пригвоздить своё совокупление, с характером, унаследованным от дома нашего отца – это слово веры, содержащееся в истине креста Христова, исповедуемое нашими устами.

Когда, мы крестом Господа Иисуса, умираем для дома нашего отца, от которого мы ранее зависели, то в воскресении Иисуса Христа, мы получаем спасение своего дома.

Проверить себя на предмет спасения своего дома, следует по управлению своего дома.

Но епископ должен быть непорочен, одной жены муж, трезв, целомудрен, благочинен, честен, страннолюбив, учителен, не пьяница, не бийца, не сварлив, не корыстолюбив,

Но тих, миролюбив, не сребролюбив, **хорошо управляющий домом своим**, детей содержащий в послушании со всякою честностью; ибо, кто не умеет управлять собственным домом, тот будет ли пещись о Церкви Божией? (1.Тим.3:2-5).

В данном месте Писания, фраза «хорошо управляющий домом своим» означает – навлекающий на себя вину своего дома.

Если мы, навлекаем на себя вину своего дома, то это означает, что мы имеем мир с Богом или, причастие к сынам мира.

**А теперь,** обратимся к следующей составляющей нашего призвания, за которое мы несём ответственность пред Богом – это наш народ, в лице мира.

Вы – соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям. Вы – свет мира.

Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме. Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного (Мф.5:13-16).

Чтобы быть светом для мира, в лице нашего народа – необходимо, крестом Господа Иисуса, умереть для мира.

А я не желаю хвалиться, разве только крестом Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня мир распят, и я для мира (Гал.6:14).

Чтобы дать определение сути мира; а, следовательно, и сути всякого народа – необходимо обратиться к суду Писания:

Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек (1.Ин.2:15-17). Исходя, из имеющейся констатации:

Совокупление с инородным в нашем народе, за который мы несём ответственность пред Богом – является пища нашего народа, которой мы удовлетворяем – похоть своей плоти, похоть своих очей, и гордости житейской.

Копьём, которым мы призваны пригвоздить своё совокупление, с похотью своей плоти, похотью своих очей, и гордостью житейской – это, так же, слово веры, содержащееся в истине креста Христова, исповедуемое нашими устами.

Когда, мы крестом Господа Иисуса, умираем для нашего народа, в предмете похоти плоти, похоти очей; и, гордости житейской, от которых мы ранее зависели, то в воскресении Иисуса Христа, мы становимся светом жизни для мира, в лице нашего народа.

Проверить себя на предмет света для мира, в лице своего народа, следует по господству в своём естестве, над похотью плоти, похотью очей и гордостью житейской.

Если мы, умерли для своего народа, в предмете похоти плоти, похоти очей и гордости житейской, и стали для него светом, то мы имеем мир с Богом или, причастие к сынам мира.

**И, наконец,** четвёртая составляющая нашего призвания, за которое мы несём ответственность пред Богом – это избранный Богом остаток, в предмете собрания святых.

Дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос,

Из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви (Еф.4:4-16).

Исходя, из имеющейся констатации, святые, находящиеся в категории младенчества, не способны нести ответственность, за своё призвание в Теле Христовом, чтобы посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получать приращение для созидания самого себя в любви

А, следовательно – они будут, вопреки порядку, установленному в Теле Христовом, колебаться и увлекаться всяким ветром учения, по лукавству нечестивых и беззаконных человеков, по хитрому искусству обольщения.

И, искусство такого обольщения, будет состоять в том, что они будут выдёргивать отдельные места Писания, и в отрыве от других мест Писания, фривольно толковать имеющееся место.

Совокупление с инородным в Теле Христовом, за которое мы несём ответственность пред Богом, в плане взаимоскрепляющих связей, для приращения самого себя в любви – является наше общение с теми людьми, которые противятся истине, увлекаясь всяким ветром учения.

Копьём, которым мы призваны пригвоздить своё совокупление, с нечестивыми и беззаконными людьми – это, святая и избирательная любовь Бога, содержащееся в истине креста Христова, исповедуемая нашими устами.

Когда, мы крестом Господа Иисуса, умираем для нечестивых и беззаконных людей, с которыми мы ранее разделяли общение, то в воскресении Иисуса Христа, мы становимся свечою в доме.

Проверить себя на предмет свечи в доме, следует по предмету взаимоскрепляющих связей в Теле Христовом, и по разрыву всяких отношений, с отступниками от веры.

Если мы, перестали увлекаться всяким ветром учения, и выдёргивать отдельные места Писания, чтобы оправдать своё толерантное отношение, к отступникам от веры, то мы имеем мир с Богом или, причастие к сынам мира.